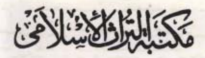


# الرسواع والمعارف



http://kotob.has.it

الشينغ الابستاء داعيت الابت قدم محمد المستوتي الشيغراوي



مكتبة التراث الابتلامي المتساحة دارالجيـل بَيْروت-نهنان جميع الحقوق محفوظة ٢٠٠٣م \_ ١٤٢٤هـ

ربنا الله سبحانه وتعالى :

لـه العبـادة . . وإليه الاتجـاه . . ومنـه الخشية . . وعليه الاعتاد . . .

ربنا الله سبحانه وتعالى :

لا احتكام إلا إليه . . ولا سلطان إلا لشريعته . . ولا إهتداء إلا بهداه . .

والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله سبحانه وتعالى . . والصلاة والسلام على أشرف الخلق ومبعوث الحق سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . . .

وأسأل اللَّه عز وجل أن يهدي بهذا الكتاب وينفع . . وأن يجعلنا ممن رضي لهم قولاً وعملاً . . إن الله هو البر الرحيم . . . واللَّه الموفق والمستعان . . .

رياض

## مقدمة:

نحمد الله سبحانه وتعالى أن هدانا لنعمة الاسلام . . دين الحنيفية السمحة . . والفطرة القويمة . . دين المساواة والعدل والاخاء . . دين المفكر السامي . . والأهداف السامية . . .

أما بعد :.

إن موضوع هذا الكتاب يدور حول أهم القضايا الاسلامية ويدور حول موقف المسلمين وغير المسلمين منها . . نطوف معا خلال صفحات هذا الكتاب مع فضيلة الشيخ محمد متولي الشعراوي الداّعية الاسلامي الجليل . . . .

والشيخ الشعراوي في غنى عن التعريف به . . فقد أدُهــل المسلمين وغير المسلمين في كل مكان بدقة منطقه وإحكامه . . . وسعة علمه وإدراكه . . . وإحاطته الكاملة لقضايا الاسلام . . .

ولقد عرف فيه الناس الداعية الذي يدعو للاسلام باسلوب العصر من غير مشقة ولا تحذلت . . يواجه خصومه بالدليل والبرهان . . ويأخذ بالأسلوب العلمي عن عمق ودراية . . .

ولكم شد أذهان الناس وقلوبهم في احاديثه . . وفي هذا الكتاب يعرض علينا الشيخ الجليل محمد متولي الشعراوي قضية هامة ألا وهي الاسراء والمعراج بقضاء الله سبحانه وتعالى وقدرته وحكمته في هذا الامر . . يعرضها بفكر واستدلالات منطقية واضحة ضمن أحاديث زاخرة . . .

## أحداث في تاريخ الاسلام:

بسم الله الرحمن الرحيم . . والحمد لله كها علمنا أن نحمد . . وأصلي وأسلم على خاتم الانبياء سيدنا محمدﷺ . . . .

وبعد :

ان حدث الاسراء والمعراج يعتبر حدثاً ضخاً من أحداث الدعوة الاسلامية . . سبقته البعثة . . وجاءت بعده الهجرة . . الاحداث الثلاثة التي تعرضت لها الدعوة الاسلامية . . .

١ ـ حدث بعثة النبي صلى الله عليه وسلم . . .

٢ ـ حادث الاسراء . . .

٣ ـ حادث الهجرة . .

ونحن نعرف ان رسول الله ﷺ بُعث على فترة من الرسل . . وبدين جامع يشمل الزمان كله والمكان كله والمكان كله . . لأن الرسالات التي سبقته كانت محدودة الزمان . . ومحدودة المكان . . ولكن الرسالة الاسلامية جاءت عالمية للناس في كل زمان . . . وفي كل مكان . . .

١ ـ جاء رجل من اليهود إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال : يا أمير المؤمنين آية في كتابكم تقرؤونها . . لو علينا نزلت معشر اليهود لا تخذنا ذلك اليوم عيداً . . قال : فأي آية . . ؟ . . قال : ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم . . وأتممت عليكم نعمتي . . . ورضيت لكم الاسلام ديناً ﴾ . . فقال عمر رضي الله عنه : إني لا أعلم اليوم الذي نزلت فيه . . والمكان الذي نزلت فيه . . والمكان الذي نزلت فيه . . نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم بعرفات . . في يوم جمة . . .
 أخرجه : بخاري ومسلم والترمذي .

واختار الله سبحانه وتعالى لإنطلاق هذا الدين أول بيت وضع

للناس . . ليكون هو المكان الذي تنبعث منه الدعوة الاسلامية . . وكما نعرف أن مكة قد أخذت على كل القرى في الجزيرة العربية مكان مكر مرك الصدارة . . ومكان السيادة . . وبالتالي فقد أخذ سكانها من قريش مصارك المراب مكان «السيادة ـ والعزة ـ والجاه» . . وكانت هذه السيادة والعزة والجاه هي التي تجعل لقريش المهابة في الجزيرة العربية كلها . . لذلك أمنت رحلاتهم في الشتاء وفي الصيف (١) أن تتعرض لأي غارة من أي قبيلة من القبائل . . ولأن أى قبيلة من القبائل كانت عرضة أن تفد على مكة المكرمة في موسم الحج . . فهي إذا لا بد أن تسالم القبيلة التي تسكن هذا

هذه هي السيادة التي أخذتها قريش قد جعلت كلمتها نافذة . .

البلُّد . . وأن ترعى تجارتها . . وألا تتعرض لها بسوء . . .

١ ـ لقد استجاب الله سبحانه وتعالى لدعوة خليله إبراهيم وهو يتوجــه إليه عقــب بنــاء البيت وتطهيره . . ﴿ رَبُّ اجْعُلُ هَذَا بِلَدَا أَمْناً وَارْزَقَ أَهْلُهُ مِنَ الشَّمْرَاتِ ﴾ فجعل هذا البيت آمناً . . وجعله عتيقاً من سلطة المتسلطين وجبروت الجبارين . . وجعل من يأوى إليه آمناً والمخافة من حوله في كل مكان . . وكان لحادث الفيل أثر مضاعف في زيادة حرمة البيت عند العرب في جميع أنحاء الجزيرة . . وزيادة مكانة أهله وسدنته من قريش مما ساعدهم على أن يسيروا في الارض آمنين . . حيثها حلوا وجدوا الكرامة والرعاية . . وقد شجعهم ذلك على إنشاء خطين عظيمين من خطوط التجارة ـ عن طريق القوافل ـ إلى اليمن في الجنوب . . وإلى الشمام في الشمال . . وتنظيم رحلتين تجاريتين ضخمتين :

الأولى: إلى اليمن في الشتاء . . .

الثانية: إلى الشام في الصيف . . .

ومع ما كانت عليه حالة الأمن في شعاب الجزيرة من سوء وعلى ما كان شائعاً من غارات السلب والنهب . . فإن حرمة البيت في انحاء الجزيرة قد كفلت لجيرته الأمن والسلامة في هذه التجارة المغرية . . وجعلت لقريش بصفة خاصة ميزة ظاهرة . . ومن ثم فتحت أمامها أبواب الرزق الواسع والمكفول . . في أمان وسلام وطمأنينة . . وألفت نفوسهم هاتين الرحلتين الامنتين الرابحتين . . فأصبحتا لهم عادة وإلفاً . . . وسلطانها قاهر . . على الجزيرة كلها . . وشاء الله سبحانه وتعالى أن تكون الدعوة الاسلامية بداية منطلقها في مكة المكرمة . . حتى تكون الدعوة في إذن هؤلاء السادة الذين لهم الجاه . . ولهم العظمة . . ولهم السيطرة . . ولا يستطيع لأحد أن يقف أمام جاههم ونفوذهم وسيطرتهم . . فحين تجيء الدعوة الاسلامية من هذه المنطقة . . وحين تواجه الدعوة الاسلامية بهؤلاء القوم الذين لهم هذه المهابة المطلقة . . يكون الله سبحانه وتعالى قد اختار لدين الاسلام قمة الميادين لهذه الدعوة . .

وأما الرسول على حينها بُعث مرَّ بمراحل :

المرحلة الأولى : أن يقتنع هو بأنه رسول . . .

المرحلة الثانية: أن يقنع من حوله من عشيرته الأقربين . .

- 21 Ja /

المرحلة الثالثة : أن ينذر المحيطكله . . .

وقد هيأ الله سبحانه وتعالى له النجاح في هذه المراحل . . إلا أن الله سبحانه وتعالى هو خالق الاسباب . . وخالق المسببات . . فهو يجعل للأشياء أسباباً في عرف البشر تكون مقدمات لما يريدون من النتائج . . وهذه الأسباب كان الله سبحانه وتعالى في غنى عنها . . وكان من الممكن أن ينصر دينه بدون أن يجعل من اسباب البشر . . ولا من ماديات الحياة مقدمات . . ولكن الرسول على جاء اسوة لأمته مؤمنة . . والأمة المؤمنة كلها مطالبة بامتداد رسالته و الله . . فحتى يكون لكل مؤمن انقطع عنه وحي السهاء بصر ﴿واجتهاد﴾ في أن يعد أسباب الأرض . . وأسباب المادة . . ليصل إلى منطلقه في ايريده الله سبحانه وتعالى من تبليغ الدعوة والثبات عليها . . .

فالحق سبحانه وتعالى حينها أمر محمـداً ﷺ أن يجهـد بدعوتـه . .

عاداه القوم . . عداء بلا هوادة . . إلا أن هذا العداء لم يمنع تسرب هدى الايمان إلى نفوس كثير من الناس من عشيرته على الأقربين . . ومن قومه الذين يعلمون صدق فيا جاء به . . وانه لم يكذب عليهم حتى في امور بينهم . . فكيف يكذب على الله سبحانه وتعالى . . .

وكان سيدنا محمد على في حاجة مادية إلى أن يُحمى حمايتين : الحماية الاولى : من الكفار في الخارج . . .

الحماية الثانية : في ساعة راحته وسكونه وهدوثه في البيت . .

كان أبو طالب (۱) يجميه في الخارج من أذي الكفار . . وأذى المشركين . . وكان كفر أبي طالب سبباً من الاسباب التي جعلت الكفار يجاملونه بعض المجاملة . . والسبب الآخر كان قرابته من رسول الله

وكانت السيدة خديجة رضي الله عنها في البيت هي السكن الذي يلجأ إليه الرسول . . فتمسح بيدي الحنان . . وبيدي العطف . . وبيدي الرعاية . . وبيدي العناية على مناعية من حركة الحياة التي يحياها عليه الصلاة والسلام . .

فكأن الحق سبحانه وتعالى قد هيا لحمايته صلى اللّه عليه وسلم ولنصرته ولؤازرته مصدراً ايمانياً في البيت كان من خديجة . . ومصدراً

1 - كان رسول الله صلى الله عليه وسلم مع جده عبد المطلب بن هاشم بعد وفاة أمه آمنة بنت وهب . . فلها بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم ثهان سنين توفي جده عبد المطلب ابن هاشم . . فتولاه عمه أبي طالب لوصية عبد المطلب له به . . ولأنه كان شقيق أبيه عبد الله . . أمها فاطمة بنت عمرو بن عائد بن عمران بن مخزوم . .

كان أبوطالب هو الذي أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان إليه ومعه . . وأبوطالب كان لا مان له . . إلا أنه كان يحب رسول الله صلى الله عليه وسسلم حبا شديداً لا يحبه لولده . . فكان لا ينام إلا إلى جنبه . . و يخرج فيخرج معه رسول الله صلى الله عليه وسلم . . .

17,21

كفرياً في الخارج كان من عمه أبي طالب . . .

فحين يكون هذان المصدران بجوار رسول الله على .. تكون في الخارج مكفولة الحماية بسبب عمه أبي طالب .. وفي الداخل مكفولة الامن والاطمئنان والاستقرار والهدوء بواسطة زوجته ...

ولكن قدر الله سبحانه وتعالى شاء أن تتوفى زوجته خديجة بنت خويلد في العام الذي توفي فيه عمه أبى طالب . . .

وهنا يفقد رسول الله السكن الذي كان يأوي إلى حنانه وعطفه . . كما فقد الحماية الخارجية . . ومع أن رسول الله على كان يعلم تماماً أن الله سبحانه وتعالى لا يسلمه . . إلا أنه مع ذلك أخذ يعمل فكره . . ويعمل بصيرته . . ويخطط لينطلق بالدعوة بالأسباب البشرية التي يقدر عليها . .

وماكان منه في هذا الجو الخانق في مكة إلا أن يلتمس منطلقاً للدعوة لعله يجد نصيراً خارجياً . . فقام برحلته إلى الطائف (١١ . . ومعتقدا أنه سيجد النصير . .

ولكنه وجد خلاف ما اعتقد . . وحدث أن آذو، بالقول . . واذوه

۱ - لما توفي أبو طالب نالت قريش من رسول الله صلى الله عليه وسلم من الأذى ما لم تكن قد نالت مسه في حياة عمه أبي طالب .. فخرج رسول الله صلى الله عليه عليه عليه المالكة العربية السعودية على بعد ١٢٠ كم من مكة وهي من أقدم بلاد الحجاز » يلتمس من تقيف النصرة والمنعة بهم من قومه .. ورجا أن يقبلوا منه ما جاءهم به من الله سبحانه و تعالى .. إلا أنه لقى من سفهاءهم أدى القول والفعل .. فلما ابتعد عنهم قال :

اللهم إليك أشكو ضعف قوتي .. وقسلة حيلتي .. وهواني على النساس .. ياأرحم الراحمين .. أنت رب المستضعفين .. وأنت ربي .. إلى من تكلني .. إلى بعيد يتجهمني .. أم إلى عدو ملكته أمري .. إن لم يكن بك على غضب فلا أبالي ولكن عافيتك أو سع لى .. أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات .. وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة .. من أن تنزل بي غضبك .. أو تحل على سخطك .. لك العُتبي حتى ترضى .. ولا حول ولا قوة إلا بك ...

بالفعل . . واضطهدوه . . وسلطوا عليه سفهاءُهم حتى أدموا عقبيه . . فوقف موقف الضارع إلى الله سبحانه وتعالى . . بعد أن فقد أسباب البشر . . .



## الأسباب والتوكل

الأشيارة

هنا نقف وقفة . . أن الانسان الذي يحده الله سبحانه وتعالى بالأسباب عليه أن يستعمل هذه الاسباب . . وأن يجتهد وسعه في أن يستخدمها في الوصول إلى أغراضه . . وحين يلجأ إلى الله سبحانه وتعالى ومعه الاسباب . . يرد الله سبحانه وتعالى رجاءه لأنه لا تزال معه الأسباب . . ولكن إذا ما اصبح مضطراً . . وقد أعيته الأسباب لم تعد في استطاعته البشر . . فوقف موقفه الضارع من الله سبحانه وتعالى . . وقال دعاءه الذي قال فيه :

واللهم إليك أشكو ضعف قوتي . . وقلة حيلتي . . وهواني على الناس . . يا أرحم الراهمين . . أنت رب المستضعفين . . وأنت ربي . . إلى من تكلني . . إلى بعيد يتجهمني . . أم إلى عدو ملكته أمري . . إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي . . ولكن عافيتك هي أوسع لي . . أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات . . وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك أو تحل على سخطك . . لك العُتبي حتى ترضى . . ولا حول ولا قوة إلا بالله كه . . .

دعاء فيه كل مقومات الايمان واليسقين .. لأن رسول الله عَلَيْكُ لا يُخذَله الله سبحانه وتعالى .. ودعاه أيضاً يشمل أنه قد استنفذ كل الاسباب .. وانه لم يجد إلا عدواً .. وإلا بعيداً .. فلا بد إذن أن تتدخل السماء ..

سمع الله سبحانه وتعالى ضراعة رسوله عَلَيْكُم .. وأرادت مشيئته

تعالى أن يبين له جفاء الارض . . ولكن لا يعني ذلك أن السهاء قد تخلت عنه . . فالله سبحانه وتعالى سيعوضه عن جفاء الارض بحفاوة السهاء . . وسيعوضه عن جفاء عالم الناس بعالم الملأ الأعلى . . وسيريه من آياته . . ومن قدرته . . ومن أسراره في كونه ما يعطيه طاقة وشحنة . . .

وإن الله سبحانه وتعالى الني أراه هذه الآيات قادر على أن ينصره . . ولن يتخلى عنه . . لكن الله سبحانه وتعالى تركه للأسباب أولاً ليجتهد فيها حتى يكون أسوة لأمته في ألا يدع الأسباب وترفع أيديها إلى السهاء . . . .

إذاً .. فقد كانت ليلة عظيمة الشأن .. وكان حدث الاسراء (۱) .. وحدث المعراج (۱) .. بعد الدعاء نتيجة لجفوة أهل الارض لرسول الله سبحانه وتعالى .. ونتيجة لفقد النصير .. ونتيجة لفقد النصير .. ونتيجة لفقد الخامي .. فالله سبحانه وتعالى شاء أن يجعل لرسوله صلى الله عليه وسلم هذه الرحلة العلوية حتى يثبت له تكريمه .. وحتى يثبت له أن في الله سبحانه وتعالى عوضاً عن كل فاقد .. وان الملكوت سيحتفي به حفاوة تمسح عنه كل عناء هذه المتاعب .. وسيعطيه شحنة قوية لتكون أداته في منطقة الجديد بإذن ربه سبحانه وتعالى ...

١ ـ الاسراء : هي تلك الرحلة الارضية . . .

٢ ــ المعراج : هي لتلك الرحمه السياوية . . .

وقد حدثناً في ليلة واحدة قبل الهجرة بسنة واحدة . . ليمحص الله سبحانه وتعالى المؤمنين وليتبين منهم صادق الايمان . . . ومن في قلبه منهم مرض أو ريبة . . .

## حديث القرآن عن الاسراء

حدث الاسراء يتكلم عنه القرآن في استهلال السورة . . فيقول : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم بسم الله الرحمن الرحيم سُبِحان اللهي أسرى بِعَبْدِهِ لَيلاً مِّنَ المَسْجِد الْحَرَام إلى المَسْجِد

سبعان الذي السرى بِعبدِهِ ليهُ مِنْ المسجد الحرام إلى المسجد الخرام إلى المسجد الأقصى الذي بَارَكْنا حَوْلَهُ لنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِناً إِنَّهُ هِوَ السَّمِيعُ البَصيرُ (١) . . . . صدق الله العظيم

١ - سورة الاسراء ـ الآية رقم ١ . . .

روي أنه أتي بالبراق وهو دابة ابيض طويلٌ يقع حافره عند منتهى طرفه . . وكان مسرجاً ملجهاً . . فاستصعب دوجله صعب الركوب على الرسول (ص) حين أراد ركوبه . . فقال حبريل عليه السلام للبراق : ما يحملك على هذا . . 1 . . . فوالله ما ركبك أحد أكرم حلى الله منه . . فارفض البراق عرقاً . . وركبه رسول الله (ص) حتى أتى بيت المقدس فربطه بالحلقة التي تربط بها الأنبياء بعد أن عرق جبريل الحجر بأصبعه وشد به البراق . .

رواه أحمد والترمذي وابن حبان اسناده صحيح . . راجع مسند احمد وصحيح ابن حهان بتحقيق احمد محمد شاكر . . .

وقال البوصيري صاحب البردة :

سريت من حرم ليلاً إلى حرم كمسل المطلسم كمساسر البسسلو في داج مسن الطلسم فبت ترقى إلى أن نلست منسؤلة من قساب قسوسين لسم تسلوك ولم ترم

البرعاده في ماموم العمال

هذا النص القرآني هو عمدتنا في توثيق هذا الحدث . . وحين يجيىء النص القرآني بحدث . . فليس لنا إلا أن نؤمن به لأنه ورد من الله سبحانه وتعالى . . وليس لعقولنا (۱) القاصرة أن تبحث البحث الجاري في قوانين الأرض . . وقوانين البشر لنحاول أن نفهم قوانين الله سبحانه وتعالى . . ولكن ما دام الله سبحانه وتعالى هو الذي قال : فالأمر الذي يجب على المؤمن هو أن يسلم به . . وبعد ذلك على عقله أن يبحث في قياسات هذا التسليم . . أو في مبررات هذا التسليم . . فيجد المبرر الأول للتسليم أنه آمن أولاً بالله سبحانه وتعالى . . .

إن هذا الحدث استهله الله سبحانه وتعالى بكلمة . . قوله :

١ ـ يؤكد الدكتور ونورمان بريل، في كتابه وبزوغ العقل البشري، وهو حائز على دكتوراه في العلوم . . يقول : ان كافة العقول البشرية محدودة مهها كانت قدرتها على ان تعمل بهذه الطريقة أو بتلك . . أي أنها تؤمن بكثير من الامور ولكن لا تستطيع أن تتصورها لأنها أشياء فوق قدرة المعقل . .

﴿ سبحان ﴾ (١) . . ومعنى كلمة ﴿ سبحان ﴾ أول ما تقع على الذهن . . تعطي الأنسان طاقة قوية تبعد عنه كل شبهة مقارنة والتي تأتي بين قانون الله سبحانه وتعالى . . .

وإن معنى ﴿سبحان الله﴾ إن الله سبحانه وتعالى منزه في ذاته وفي صفاته (٢) وفي أفعاله . . فاذا صدر فعل . . قال الله سبحانه وتعالى أنه صدر منه . . إذاً . . فيجب أن أنزهه أنا عن قوانين البشرية . . وألا أخضع فعل الله سبحانه وتعالى إلى قانون فعلى . . .

ولهذا . . فقد استهل الله سبحانه وتعالى بقوله : ﴿سبحان﴾ . .

حتى يكون أول ما يقرع الانسان لذلك الحدث العجيب الغريب الذي قد تقف فيه العقول . . . و ﴿ سبحان أَي تنزيه . . . فإذا قال الله سبحان وتعالى ﴿ سبحان ﴾ . . معنى ذلك تنزيه لفعله عن أفعال البشر . . وليتبين أن قانون الله سبحانه وتعالى ليس كقانون البشر في الفعل . . .

١ - سبحان : أصل المادة مأخوذة من قوله تعالى . . وقولهم سبح في المادة أو الارض أي أبعد وتوخل . . فضي المادة معنى البعد . . والتشزيه فيه بعد حن النقائص وبعد عن صفات العجز . . .

٧ - صفاته: صفات الله سبحانه وتعالى على الحقيقة هو موصوف بها . والصفات ليست بأجسام ولا أحراض ولا جواهر . . فهو سبحانه وتعالى سميع بصير على الحقيقة ليس كالأسياع والأبصار والايدي والوجوه . . وهي صفات ليست بجوارح ولا أعضاء ولا أجزاء . . وليس معنى اثباتها أنه محتاج إليها وأنه يفعل الاشياء بها . . ولكن معناها نفي اضدادها . . واثباتها في انفسها وانها قائبات به . . وصفات الله أربع : الصفات الذاتية : هي ما يوصف الله بها ولا يوصف بضدها نحو القدرة والعزة والعظمة وغيرها . . والصفات الجمالية : ما يتعلق باللطف والرحة . . والصفات الجلالية : هي ما يتعلق بالله والرحة . . والصفات الجلالية : هي ما يتعلق بالقهر والعرة والعظمة والسعة . .

Sylvery (A)

ثم بعد ذلك . . ﴿ الذي أسرى ﴾ (١) به . . فالله سبحانه وتعالى هو الذي أسرى . . ومحمد (صلى الله عليه وسلم) هو الذي أسرى به . . . ولقد اختار الله سبحانه وتعالى لفظا يعطى حيثية تلك التجربة . . .

واللفظ هو ﴿بعبده ﴾ (١) . . وبعد ذلك بداية الاسراء ﴿مـن المسجد الحرام ﴾ ونهايته ﴿إلى المسجد الاقصى ﴾ . . ثم قال العلة ﴿لنريه من آياتنا ﴾ . . ثم بعد ذلك قال العلة الدافعة لكل هذا . . لماذا نريه من آياتنا . . ؟ . . ﴿إنه هو السميع البصير ﴾ . .

سميع لماذا . . ؟ . . وبصير بماذا . . ؟ . .

فقد كان من الممكن أن يقول على نسق أساليب البشر . . بعد أن يريه الأيات . .

١ - تبدأ السورة الكريمة بتسبيح الله تعالى . . إنها أليق حركة نفسية تتسق مع جو الاسراء اللطيف . . وإنها أليق صلة بين العبد والرب في ذلك الأفق الوضيء . . وظاهرة الآية القرآنية تثبت الاسراء في قوله : سبحان الذي أسرى بعبده . . .

فالاسراء كان بالجسد والروح . . وذلك لأنه سبحانه وتمالى قال : أسرى بعبده . . والمبد هو الروح والجسد . . والاسراء من السرى السير ليلا . . وهي تحمل معها زمانها ولا تحتاج لذكره . . .

" \_ لقد أحس النبي على بالوحشة بعد وفياة الحبيبين . . خديجة العطوف . . وأبو طالب الشفيق . . فقال الله تعالى له بالفعل : أنس الله تعالى أكبر . . ورحمته أعظم . . وحياطته أكرم . . وإن عنايته بك وبرسالتك هي التي ستبلغك أمرك . . وتحقق لك شاؤك . . وتصل بك إلى غايتك . . وهو المهيمن الرؤوف الرحيم . . لذلك كان الاسراء والله تعالى يضع الامور بموازينها وفي أوقاتها وأجلها المعلوم . . وقد ذكر الله تعالى صفة العبودية وذلك لتقريرها وتوكيدها في مقام الاسراء والعروج إلى الدرجات التي لم يبلغها بشر . . ولكي لاتنسي هذه الصفة . . ولا يلتبس مقام العبودية بمقام الألوهية . . كها التبسنا في المقائد المسيحية بعد حيسي بن مريم عليه السلام بسبب ما لابس مولده ورفعه وبسبب الآيات التي أصطيت له . . فاتخذها بعضهم سبباً للخلط بين مقام العبودية ومقام الألوهية و بذلك تبقى للمقيدة الاسلامية بساطتها ونضاعتها وتنزيها عن كل شبهة أو شرك . . .

- إن الله على كل شي قدير ...!
  - ـ إن الله وهاب . . .
    - \_ إن الله كذا . . .

أما أن يأتي بقوله بأنه ﴿هو السميع البصير﴾ . . فهذا ليدلك على العلة الحقيقية . . والتي استوجبت أن يسري الله سبحانه وتعالى برسوله محمد على . . فقد سمع الله سبحانه وتعالى دعاء برياه مع الله المادانية

## قانون الفاعل

إذا جثنا لنأخذ عنصر الفعل (۱) من أي فاعل (۱) . . فنجد أن عنصر الفعل في أي فاعل ملحوظ في ذات الفعل . . فإذا قيل مثلاً : خطب فلان . . فسنأخذ الخطبة بمعيار فاعلية الخطيب الذي نعرفه . . وخطب فلان . . نأخذ الخطبة بمعيار هذا الخطيب . . .

وإذ قيل :

حمل فلان أثقالاً . . نأخذ العملية الفعلية حمل أثقال . . ؟ بقوة الذي حمل . . . فإذا حمل ﴿إنسان عادي﴾ فيكون له قوة محددة . . . وإذا حمل ﴿بطل﴾ وله رقم قياسي فيكون له أيضاً قوة .

إذاً . . إن كل فعل من الافعال يجب أن يقارن بفاعله هو. . فلا

ناخذ الفعل من فاعل . . ونعطي قانون غير الفاعل . . .

كيف ...؟...

إن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿سبحان الذي أسرى ﴿ . . أي : إن الذي أسرى هو الله سبحانه وتعالى . . إذا . . فالفعل واقع من الله سبحانه وتعالى . . فلا يصح أن نؤاخذ محمد وتعالى . . فلا يصح أن نؤاخذ محمد الله بفعل فعله الله سبحانه وتعالى به . .

١ ـ الفعل كون الشيء مؤثراً في غيره . . كالقاطع ما دام قاطعاً . . ويطلق الفعل على المفعول المطلق ضربته ضرباً . . فإن الضرب هو الذي وقع من الفاعل وفي النحو كلمة دلت على حدث وزمنه . .

٢ - الفاعل ما أسند إليه الفعل أو شبهه على جهة قيامه به . . أي على جهة قيام الفعل بالفاعل ليخرج عنه مفعول ما لم يسم فاعل . . والفاعل المختار . . هو الذي يصح أن يصدر عنه الفعل مع قصد و إرادة . . ذهب زيد بخلاف ما ليس كذلك نحو مرض زيد أو نزل المطر . . وهو إسناد الفعل للفاعل الذي قام بالفعل . .

د کند کن مع

وما دام الله سبحانه وتعالى قد فعل (١٠ . . فلماذا نستعجب على عمد أن يقول . . ؟؟ . . .

عمد لم يقل: ﴿أَنَا سَرِيتَ ﴾ حتى نرد محمد ﷺ إلى قانون . . ونقول له كما قال الكفار . . ﴿ . . . نضرب إليها أكباد الأبل شهراً . . وتدعى أنك أتيتها في ليلة . . ؟ . . . ﴾ . .

من الذي قال أنه أتاها ليلة بقدرته وحده .. ؟ . . لم يأتها . . وانم من الذي قال أنه أتاها ليلة بقدرته وحده .. ؟ . . أنتم تضربون أي به . . وانتم تقولون : ﴿ نضرب إليها أكباد الابل ﴾ . . أنتم تضربون أكباد الابل . . فإذا كنتم صادقين في المقارنة . . والمفاضلة العقلية . . والتناقض العقلي عندكم . . وتريدون أن تستشكلوا علية . . كان يجب أن تقارنوا فعلا أن تقارنوا . . ﴿ فعلا منكم بشيء لم يدع هو به بأنه فعله . . فهذه استحالة في المناقشة . . إذا . . كان من الممكن أن يصعدوا المسألة في القباس . . يصعدونها إلى الله سبحانه وتعالى . . ولا يقولون له : «كيف تدعي أنك أتيتها في ليلة ونحن نضرب إليها أكباد الابل في خلال شهر» . . لأن محمد صلى الله عليه وسلم قال : «أنا لم أسر . . وإنما أسري بي» . .

إذاً . . إن محمد الله محمول على نطاق قوة أخرى جبارة لا حساب المان المان

١ - إن الله سبحانه وتعالى هو الذي قد فعل أسرى بعبده . . وحبده هو علة الاقدام على الفعل نحو : أسريت به حباً له وتكريماً . . إذاً . . إنه فعل مطلق من الله سبحانه وتعالى وهو اسم ما صدر عن فاعل فعل مذكور بمعناه . .

۲ ـ إن الرسول (ص) قد أسري به وعرج . . كيف . . ؟ . .

هل ركب الرسول (ص) آلة تسير بأقصى من سرصة العسوت كها أخترع في عصرنا هذا . .؟ . . بالطبسع لا . .!! . . . إذا كيف أسري به . . إن الرسسول (ص) قد امتطى «البراق» وهو كائن يضع خطوه عند اقصى طرفه . . كأنه يمثي بسرصة الضوء . .

ر (فرق

كيف . . أنا أقول لكم :

له لقد صعدت بابني الرضيع قمة جبال هيا لايا . . أيقول مجنون لي : كيف يصعد ابنك الرضيع قمة جبال هيا لايا . . . ؟ . . لا يقول لي أحد هذا . . والذي يقول هذا . . لابد وأن يكون عقله مختلاً . . إنما يقول لي : كيف صعدت أنت . والمسألة في الاسراء والمعراج لم يردوها إلى الله سبحانه وتعالى . . وإنما ردوها إلى محمد صلى الله عليه وسلم . . إذا . . فالفعل من الله سبحانه وتعالى . . وحين يوجد الفعل من الله سبحانه وتعالى . . وحين يوجد الفعل من الله سبحانه وتعالى . . عجب أن يُلغى قانون البشر . . هنا قانون البشر غير موجود . . !! . . لماذا . . ؟ . . لأن كل فعل يختلف باختلاف فاعله . . ويختلف بقوة ذلك الفاعل . . وهكذا . . .

مثال:

إن الذي يسري من مكان ما إلى مكان آخر في سيارة عادية غير الذي

وكلمة «البراق» يشير اشتقاقها الى البرق . أي أن قوة من الكهرباء قد سخرت في هذه الرحلة العجيبة والحجارة لقوانين البشر . . ولكن كيف تم ذلك والجسم في حالته المعتادة يتعذر عليه النقل في الأفاق بسرعة البرق الحاطف . . إذاً . . لأن أن يكون هناك إعداد خاص يحصن أجهزته ومسامه لهذا السفر البعيد . . ولتلك السرعة الخارقة . . وما أحسب أن ما روي عن شق صدره (ص) . . وغسل القلب وحشوة . . إنما هو رميز هذا الاعداد المحتوم . . وقصة الاسراء والمعراج مشحونة بهذه الرموز . .

والاسراء والمعراج وقعا للرسول الكريم (ص) بشخصه في طور بلغ الروح فيه قسة الاشراق وخفت فيه كثافة الجسد حتى تفضى من أغلب القوانين التي تحكمه في الارض . .

إن حقيقة هذه الرحلة الخارقة للقوانين البشرية . . وإن تتبع مراحلها بالوصف المدقيق مرتبط بادراك العقل الانساني لحقيقة المادة والروح . . ومرتبط بما أودع الله سبحانه وتعالى فيهما من قوى وخصائص . . ولقد اختلف العلماء من قديم . . أكان هذا السري الخارق بالروح وحده . . أم بالروح والجسد معاً . . وانتهى الاجماع على الرأي الاخير . . .

يسري في طائرة أو في صاروخ . . ﴿ وَمَنْ يَدْرِي قَدْ يَكُونَ هَنَاكَ آلَةُ أُسرع مَنَ الصَّارُ وَحْ﴾ . . .

إذاً . . لا بدأن ننسب الزمن إلى قوة العمل . . فها دامت المسألة من الله سبحانه وتعالى . . وهو الذي أسرى . . وسيدنا محمد مصاحب ومحمول قانون ضعفه البشري على قانون قوة ربه القائد . . فلا بد لنا أن نقيس المسافة وزمانها بنسبة القوة التي فعلت . .

وكما يقولون ·

ان المنافة تتناب مع القوة تناسباً عكسياً . . فكلها ازدادت القوة قصرت المسافة . . والقوة التي فعلت هي قوة الله سبحانه وتعالى . . فنجد عندئذ ان النتيجة . . لا زمن . . .

يأتي شخص ويقول لك :

ما دام ليس هناك زمن . . فلماذا أخذ ليله . . ؟ . . .

نقول له :

هناك فرق بين حدث الاسراء في ذاته كنقلة . . وبين مرائي تعرض لها الرسول عليه الصلاة والسلام حينا تعرض لها الرائي . . رأها هو ببشريته وبقانونه . . فالمرائي التي تعرض لها هي التي احتاجت للزمن . . أما النقلة في ذاتها فلم تحتاج الى زمن . . لأنها محمولة على قانون من سيتحكم فيه الزمن . . إذا . . فالجهاعة الذين ناقشوا رسول الله على . . هم جماعة يعطون صورة من عقلهم في أنهم قارنوا مقارنة غير موضوعية . . .

سؤال :

لا زالت تطرح المقارنة بعد بشكل حديث ومعاصر . . وبعض الناس يقولون نفس هذا الكلام في عصرنا هذا . . والأسئلة لا بدلها من

برايخ الرزي

جواب . . .

كيف يذهب . . وكيف يعود . . وربما كان الاسراء بالروح فقط . . وربما كان بالجسد والروح معاً . . ؟ . .

### جواب:

هنا نناقشهم . . نأتي فنقول :

ان المسألة ليست حدثاً من محمدﷺ . . إذاً . . فاستبعدوا قوانين بشريتكم . . وصعدوا هذه المسألة بالنسبة لله عز وجل . . نقول :

١ ـ يقدر الله سبحانهه وتعالى على هذه المسألة أم
 لا يقدر . . ؟ . .

٢ ـ قوته سبحانه وتعالى تحتاج الى زمن . . أم لا تحتاج الى زمىن
 لهذه المسألة . . . ؟ . . .

ولكي تعرفوا أن الحق سبحانه وتعالى قد هيئا لدين الاسلام جنوداً حتى من الكافرين . . وذلك ليعاونوا محمد على نصر دعوته . . ؟ . . نقول :

لولم يقف كفار قريش من رسول الله الله موقفهم هذا ليقولوا له : ﴿ أَتَدْعَى أَنْكُ أَتِيْتُهَا فِي لَيْلَةً . . ونحن نضرب إليها أكباد الإبل شهراً ﴾ . . ربما قال قائل بعد ذلك \_ ﴿ لقد ظنوه مناماً ﴾ . . والمنام لا يمارى فيه أيضاً . . فاذا رأيت أنى قد ذهبت إلى لندن هذه الليلة . . فلا يمكن أن يناقشني أحد . . لأن المسألة رؤية لا أكث . . .

إذاً . . ان موقفهم هذا الذي وقفوه قديماً أمام رسول الله على المقولوا له : ﴿ أَتَدَعَى أَنْكُ اتَّيْتُهَا فِي لَيْلَةً . . وَنَحَنَ نَصْرِبُ إِلَيْهَا أَكْبَادُ

الإبل شهراً ﴾ . . هذا تأكيداً على أنهم أدركوا أنها لم تكن . . لا مناماً ولا روحاً . . بل كانت يقظة بروحه وبجسمه . . وإلا لما صدر هذا الاعتراض ...

وبذلك يتبين لنا أن الكافـرين بتعنتهـم أمـام رسـول الله ﷺ قد خدمونا خدمة كبيرة تبينت لنا بعد ذلك . . . وهنا نقول : لوكانت رؤيا منامية لما ناقش فيها أحد . . لأن أي واحد يقص عليك رؤية . . يدل ذلك على أن قانون المراثي فوق قانون المادة واليقظة . . وبما انهم قد ناقشوا في هذه المسألة . . ووقفوا هذه الوقفة . . فهم إذا قد أدركوا أنها

يقظة وبالجسم والروح معاً . . .

وان الذي يقول هذا الكلام يحاول أن يسنده بشيء . . فيبحث رموك حتى يجد نصأ قرآنياً وهو : قوله تعالى : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرَّوْيَا الَّتِي أَرِيْنَاكُ إلا فتنة للناس(١٠) ﴿ . . وعندهم ان كلمة ﴿ الرؤيا ﴾ لا تأتى مصدراً إلا لرأي الحلمية ـ لرأي المنام . . لأن رأي البصرية يقول فيها : ﴿ رأيت رؤية ﴾ . . إنما إذا رأيت مناما تقول : ﴿ رأيت رؤيا ﴾ . . فنص القرآن ﴿ وَمَا حِعْلُنَا الرَّوْيَا الَّتِي أَرِينَاكُ ﴾ . . إنها منامية . . .

ونحن نقول له:

إذا كانت رؤيا منامية . . فكيف تكون فتنة للناس . . ! ! . . ومعنى فتنة للناس(٢) . . إن بعضهم يصدق . . وبعضهم يكذب . . (١) ـ سورة الاسراء الأية ـ ٦٠ . . .

<sup>(</sup>٢) \_ ان الخوارق التي وقعت لرسول الله محمد 维 . . واولها خارقة الاسراء والمعراج . . لم تتخذ معجزة مصدقة للرسالة . . انما جعلت فتنة للناس وابتلاء . . فقد ارتد بعض من كان قد آمن بالرسول على بعد حادثة الاسراء . . كما ثبت بعضهم وازداد بقيناً . . ومن ثم كانت الرؤيا التي أراها الله لعبده في تلك الليلة فكانت فتنة للناس وابتلاء . . وذلك ليتبين المؤمن من المرتد وليتبين الخير من الشر . . وليدرك المؤمنين اعداءهم . .

ولوكانت رؤيا منامية . . فلا يمكن أن يناقشها أحد . . لا تصديقاً ولا تكذيباً . . .

ومن ثم لنتقدم إلى اللغة قبل أن نعود إلى الكلام . . نقول : لا تأخذ بالشائع على ألسنة الناس . . انما خذ بالتحقيق اللغوي الموجود في القوانين . . عد إلى اللسان الجاهلي قبل أن ينزل القرآن . . ستجد ان كلمة الرؤيا وردت أيضاً للبصرية . . فالراعي النميري اعرابي شاعر . . يقول في قصيدة له :

فكبر للرؤيا وهش فؤاده وبَشرُ نفساً كان قبل يلومها

والمتنبي أيضاً . . وان كان ممن لا يستشهد بشعره (۲) . . إلا انـه استئناس فقط . . .

يقول :

ورؤياك في العينين أحليٰ من الغمض

إذاً .. فقد استعملت كلمة والرؤيائ بمعنى والبصرية وبمعنى والمنامية .. في والمنامية .. ولكن عادة يستعملون كلمة والرؤيائ في البصرية .. في الأشياء الغريبة العجيبة كأنها من الأشياء التي لا تحصل إلا مناماً .. كها تقول أنت : أنا رأيت ذلك في الحلم .. فإذا رأيت رؤية فهذه من العاديات .. انما إذا رأيت رؤيا .. وقد رأيت بصرية .. فمعنى ذلك أنها أمر وعجيب مما لا يمكن أن يدرك إلا في الأحلام .. فهي كانها رؤية .. وإلا لو كانت منامية .. لما كانت فتنة للناس .. ولما اختلف الناس فيها .. فهل وجدتم قوماً قد اختلفوا مع واحد من الناس رأى رؤيا منامية في أنه رأى الرؤيا وباي شكل رآها .. وباي صورة .. وباي

<sup>(</sup>١) \_ سورة الأعراف \_ الآية \_ ١٨٩ . . .

قد جعلت فتنة . . فهذا دليل على أنها لم تكن رؤيا منامية . . . . ثم نحن نريد أن نناقش الذين يقولون هذا الكلام مناقشة

لغوية . . كما يناقشونها لغوياً . . فنقول لهم :

كيف نستعمل كلمة ﴿جعل﴾ في اللغة . . ؟ ؟ . . .

أنا أرى في اللغة ان كلمة ﴿جعل﴾ هذه لو استعملت في شيء كان معدوماً فيوجد . . فتكون بمعنى ﴿خلق﴾ قوله تعالى : ﴿وجعل منها زوجها . . كان معدوماً فوجد . . كن المعدوماً فوجد . . لكن اذا استعملت ﴿جعل﴾ في شيء موجود تحول إلى شيء . . فيكون عندى أمران اثنان :

١ \_ مجعول . . .

۲ ـ مجمول منه . . .

جعلت الطين إبريقاً . . جعلت الخشب مكتباً . . .

إذاً . . كان هناك خشب قبل أن يكون هناك مكتب . . ثم حولته وجعلته مكتباً . . .

إذاً . . فهناك فرق بين ﴿جعل﴾ التي تتعدى إلى مفعول واحد . . .

وهـذه إيجاد من عدم . . وبـين ﴿جعــل﴾ التــي تتعــدى إلىٰ مفعولين . . المجعول منه كان موجوداً . . ثم صار إلىٰ شيء آخر . .

ربنا يقول لإبراهيم: ﴿قَالَ إِنِّي جَاعِلْكُ لَلْنَاسَ إِمَامَأُنَّا﴾. .

- 4. -

کله معل

<sup>(</sup>١) ـ سورة البقرة ـ الأية ـ ١٧٤ . .

<sup>(</sup>٢) ـ سورة الفتح ـ الأية ـ ٢٧ . .

فانت إذاً موجود . . أما الإمامية فهي شيء آخر . . .

وقول تعالى وما جعلنا الرؤيا التي أريناك . . ماذا جعلناها . . ؟ . . فتنة . . ! ! . . وكيف تصير الرؤيا فتنة . . ؟ . . لا بد أن تنقلب هذه الرؤيا (حقيقة . . إذا . . لا مانع أن يكون رسول الله على قد رأى الاسراء «رؤيا» ثم رآه ﴿يقظة ﴾ . . . فقد حدث الله سبحانه وتعالى في بعض سور القرآن بقوله تعالى :

﴿ لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق . . لتدخلن المسجد الحرام (۱) ﴾ . . .

رآه في الرؤيا . . ثم صارحقيقة وواقعاً (۱) . في الذي يمنع أن يكون رسول الله على أنس الله سبحانه وتعالى روحه . . فرأى مناماً هذه المشاهد . . وبعد ذلك رآها حقيقة . . كيا رأى أنه دخل المسجد الحرام رؤية وأصحابه محلقين ومقصرني . . وبعد ذلك رآها حقيقة . . ويكون بذلك قوله تعالى ﴿وما جعلنا الرؤيا ﴾ التي رأها رسول الله على في المنام إلا فتنة . . أي واقعاً يفتن الناس فيه . . فبعد أن كانت كذا . . صارت الى كذا . . .

إذاً . . فلا مانع أن يكون الرسول على قد تعسرض لحدث

<sup>(</sup>١) - كان المشركون قد منعوا المؤمنين المسلمين منذ الهجرة من دخول مكة . . حتى في الاشهر الحرم التي كان يعظمها العرب كلهم في الجاهلية . . حتى كان في العام السادس للهجرة . . والذي أري فيه رسول الله عليه المرؤيا المنامية . . فحدث بها أصحابه رضوان الله عليهم . . فاستبشروا بها وفرحوا . . وكانت البشرى . . بشري تصديق رؤيا رسول الله على ودخولهم المسجد الحرام آمنين . وتحليقهم وتقصيرهم بعد انتهاء شعائر الحج أو العمرة . . لا بخانون أحد . . فاما هذه فقد تحققت بعد عام واحد . . ثم تحقمت بصورة اكبر وأجلى بعد عامين اثنين من الحديبية . . اذ تم لهم فتح مكة . . وغلبة دين الله سبحانه وتعالى عليها . . والله سبحانه

الاسراء أولاً مناماً . . ثم تعرض له روحاً . . ثم تعرض له يقظة . . وها هي السيدة عائشة تأتينا في ذلك فتقول : ﴿إنه ما رأى رؤية إلا جاءت كفلق الصبح ﴾ فاذا كان قد رأى رؤيا . . فهي إذا حقيقة لامراء فيها ولا جدل . . . بعد ذلك ننتقل الى نقطة أخرى . . فبعد أن تكلمنا عن أن الامكان العقلي موجود باسناد الفعل الى الحق سبحانه وتعالى . . وابعاد سيدنا محمد عن مدار النقاش . . فيكون محمد مدار النقاش . . فيكون محمد مدار النقاش . . فيكون محمد الله على . . ﴿ مصاحب ﴾ لا علاقة له بالفعل . . .

بعد ذلك نأتي بالحيثية . . ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ﴾ . . لم يقل ﴿ برسول ﴾ أو ﴿ بمحمد ﴾ . . بل أتى بصفة العبودية لله سبحانه وتعالى . . لأن كل وتعالى . . التي هي باب العطاء من الله سبحانه وتعالى . . لأن كل الديانات جاءت لكي تصحح عبوديتنا لله تعالى . . وكل رسول من

العيودية

وتعالى يؤدب المؤمنين بأدب الايمان وهو يقول لهم: ولتدخلن المسجد الحرام ان شاء الله فالدخول واقع محتم . . لأن الله سبحانه وتعالى أخبر به . . ولكن المشيئة يجب ان تظل في نفوس المسلمين في صورتها الطليقة لا يقيدها شيء . . حتى تستقر هذه الحقيقة في الفلوب . . ونعود الى قصة تحقيق هذا الوعد . . فقد ذكرت الروايات انه لما كان ذو القعدة من سنة سبع اي العام التالي لصلح الحديبية . . خرج رسول الله الى مكة معتسراً هو وأهل الحديبية . . فأحرم من ذي الحليفة وساق معه الهدي . . كها أحرم وساق الهدي في العام الذي قبله . . وسار أصحابه يلبون . . فلما كان والنظم قريبًا من مر الظهران بعث محمد بن مسلمة بالخيل والسلاح أمامه . . فلما رآه المشركون فزعوا فزعاً شديداً . وقد ظنوا ان رسول الله فيغزوهم . . وانه قد نكث العهد الذي بينهم بهر الظهران حيث ينظر الى أنصاب الحرم . . بعث السلاح من والقسي والنبل والرماح الى بطن وبينه من وضع القتال عشر سنين . . فذهبوا وأخبروا اهل مكة . . فلما كان في أثناء الطريق باحج . . وسار الى مكة بالسيوف مغمدة في قُربها كما شارطهم عليه . . فلما كان في أثناء الطريق بعثت قريش مكرز بن حفص . . فقال : يا محمد . . ما عرفناك تنقض العهد . . فقال الله بعثت قريش مكرز بن حفص . . فقال : يا محمد . . ما عرفناك تنقض العهد . . فقال الله يا وبين يديه أصحابه الى بالبر والوفاء . . وتحقق وعد الله سبحانه وتعالى . . بلون . . وصدقت الرؤيا . . وصدق رسول الله من . . وتحقق وعد الله سبحانه وتعالى . . .

الرسل يريد أن يكون قدوة لنا . . ولا بد أن يكون قدوة في العبودية . . . لنساءل :

العبودية لمن . . ؟ . . وما العبودية بحد ذاتها إلا كلمة مرة . . كلمة صعبة . . كلمة عقتها الناس حقاً . . ولكن . . لماذا العبودية ممقوتة . . ؟ . . ان العبودية ممقوتة حينا تكون من خلق لخلق . . أن يكون الخلق عبداً لخلق . . لماذا . . ؟ . . لأن عبودية الخلق تعطى خير العبد لسيده . . يمتص خيره . . يأمره بأعمال قد لا يطيقها اطلاقاً . . . أما عبودية الخلق للحق سبحانه وتعالى فهى تعطى صورة عكسية تماماً . . . تعطى خير السيد للعبد . . وخيرات لا حدود لها . . .

إذاً . . إن العبودية هناشرف . . فكلما ازدادت العبودية . . كلما ازداد متن العطاء من الله سبحانه وتعالى . . تخلص من العبودية . . فيفيض عليك أكثر عطاءه سبحانه . . .

إذاً .. إن الحق سبحانه وتعالى حين قال : ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ﴾ . . أعطانا شبه الحيثية . . وكلمة ﴿بعبده ﴾ أيضاً . . حتى يمكن الرد على الذين قالوا أنه أسرى به الروح . . لأن كلمة ﴿العبد ﴾ لا تطلق الا على الروح وحدها ﴿عبد ﴾ لا يمكن إلا على الروح وجدها ﴿عبد ﴾ لا يمكن ذلك . . ولا حتى على الجسد وحده . . وانما يطلق على ﴿النفس ﴾ حينا يوجد فيها المادة والروح . . .

قوله تعالى :

﴿ من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى . . ابتدائية هنا . . ﴿ فِي المسجد الحرام » . . وبالطبع ان البيت الحرام هو أول بيت وضع للناس . . ونحن نعرف قصته . . وقصة سيدنا إبراهيم . . وميكون قبلتنا . وما دام أول بيت وضع للناس . . ومو منطلق

الدعوة . . ومحل الاقامة لرسول الله ﷺ . . إذا . . الاسراء منه إلى أين . . ؟ . . مشهد «مقدس» من مشاهد الله في الارض . . .

سؤال:

هل كان المسجد الاقصى «بالمناسبة» مسجداً . . مع أنه لم يكن قد صلى فيه الرسول عليه الصلاة والسلام ولم يكن مسجداً بالمعنسى المفهوم . . ؟ . . .

جواب :

ما معنى كلمة ومسجده . . كلمة مسجد اسم مكان ولمكان السجوده . . وإن كلمة والسجوده جاءت في كل الرسالات . . وهناك فرق بين الشيء حينا يستعمل وصفاً اشتقاقياً . . وبين أن يستعمل علماً . . هي بقيت علماً عندنا على المكان الخاص به . . انما والمسجده هو كل مكان يسجد فيه لله سبحانه وتعالى . . وهم اتخذوه أيضاً مسجداً لله . . سبحانه وتعالى . . والدليل أن الله سبحانه وتعالى قال لمريم : ﴿ . . يا مريم ان الله اصطفاك وطهرك . . واصطفاك على نساء المالين . . يا مريم اقتتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين (۱) . . . فكأن والسجوده موجود في كل الرسالات . . وأيضاً يقص سبحانه وتعالى علينا قصة أهل الكهف فيقول : ﴿ لنتخذن عليهم مسجداً ﴾ (۱) . . فكأن كلمة والمسجده لم تأت مع الاسلام . . وانما شاع استعالها في هذه الأماكن مع الاسلام . . وإلا . . فكل مكان يسجد شه سبحانه وتعالى فيه يكون ومسجداً » . . .

١ ـ سورة آل حمران ـ الآية ٢٠٤، ٤٣ . . .

٢ \_ سورة الكهف \_ الآية \_ ٢١ . . .

ونأتي لقوله تعالى : ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام ﴾ . قلنا ان المسجد الحرام هذا هو أول بيت وضع للناس . ولكن يجب أن ندرك ذلك . . فإن بعض الناس تساءلوا : هل الذي بناه هو سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام . . ؟ . . ونقول لهم : . . لا . . هو موضوع للناس . . إذا ما دام هو موضوع للناس . . فيكون واضعه غير الناس . . وما دام وجد ناس . وآدم عليه السلام من الناس . . فلا بد أن يكون هذا بد أن يكون هذا بد أن يكون هذا لله سبحانه وتعالى . . ولا بد أن يكون هذا موضوع قبل سيدنا آدم عليه السلام كها قالوا لنا : إن أول بيت وضع للناس . وآدم من الناس . وبنوه من الناس . فيكون البيت قد وضع لهم . . وانما إبراهيم فقط رفع القواعدمنه . . رفع القواعد من البيت . .

وعلى كل حال يجب أن نعلم أولاً أن اسهاعيل عليه السلام قد ساعد أباه إبراهيم عليه السلام في رفع قواعد البيت . . .

قوله تعالى :

﴿ وَإِذَ يَرَفُعُ إِسِرَاهِيمُ القَوَاعِــُدُ مِنَ الْبِيتَ وَاسْهَاعِيلَ . . رَبِنَــَا تَقْبَــلَ مِنَا ﴾ (١) . . .

إذاً . . لقد كان اسهاعيل في حال يعين أباه على البناء . . لكن الحق سبحانه وتعالى يحكي لنا في سورة أخرى قوله تعالى :

﴿ بنا اني اسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عنــد بيتـك المحرم . . ربنا ليقيموا الصلاة ﴾ (١) . . .

فساعة الاسكان كانت هاجر وابنها الرضيع . . ولم يكن عنـده

١ - سورة البقرة - الآية - ١٢٧ . . .

٢ - سورة إبراهيم - الآية - ٣٧ . . .

هو . .

إذاً .. عند بيتك المحرم معلومة قبل أن يرفع ابراهيم عليه السلام القواعد من البيت . . فيكون البيت ليس من وضع إبراهيم عليه السلام .. ولا من تأسيس إبراهيم عليه السلام .. فالبيت وضع من قبل إبراهيم عليه السلام هو الذي رفع القواعد فقط . . ولأن الله قد قال له : اذهب عند البيت المحرم .. ومعنى البيت المحرم أنه سيبنيه عندما يكبر اسهاعيل . . فاذا كانت «العنديات» في المسجد الحرام معلومة قبل هذا فالقول محتوم لا مفر منه ...

قوله تعالى : ﴿من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى ﴿ . . يأتي شخص ليسأل : لماذا من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى . . . نقول : لأن الكعبة كانت قد انطمرت كبيت من بيوت الله سبحانه وتعالى . . ولم يعد لها هذا المظهر . . وسميت بعد ذلك بيت العرب . . وشحنت بالأصنام . . هذا شيء . . .

وأما بيت المقدس فله قدسية مع موسى وعيسى . . وأنبياء بنى إسرائيل . . ورسول الله الله الم يبعث لقومه فقط . . أي : لم يخص العرب فقط كها يريدون هم أن يقولوا . . لا . . إن محمد الله قد جاء عالمياً . . فاسراؤه من مكة إلى بيت المقدس . . كأنه أدخل بيت المقدس في مقدسات دينه . . وهذه العملية توضح بأن دينه مهيمن على كل البقع . . وكل مقدسات البقع . . وكذلك أيضا اتجهنا إليه أولا : فلا يأتي واحد ويقول : أنتم لكم دينكم . . ونحن لنا ديننا . . لا . . من الصحيح أن ديننا قد جاء في مكة . . ولكنه مهيمن على سائر الكتب . . ورسولنا على مهيمن على مقدساتنا . . وهذه المقدسات داخلة أيضاً في مقدساتنا . . وأصبح بيت المقدس في مقدساتنا لأنه صار منتهى مسرى مقدساتنا . . وأصبح بيت المقدس في مقدساتنا لأنه صار منتهى مسرى

# النبي ﷺ وبداية معراجه عليه الصلاة والسلام..

نأتي هنا ونقول :

إن حادثة الاسراء . . حادثة «أرضية» ومعنى أرضية :

أولاً : انه كان هناك أناس في بيت المقدس . . .

ثانياً : وأناس ذهبوا إلى بيت المقدس . . .

ثالثاً : وأناس رأوا بيت المقدس . . .

رابعاً : وأناس يعرفون الطريق إلى بيت المقدس . . .

وهكذا بقيت المسألة هي الاعجاز في اختصار الزمن . . ولكن من الممكن ان يقام الدليل المادي للناس على صدقه في هذا . . حين قالـوا له :

## ـ صف المسجد . . ؟ . . فوصف المسجد(١) . . ! . . .

١ - روي أنه 海 كان نائياً في بيت أم هانيء بعد صلاة العشاء فاسري به ورجع من ليلته . . وقص القصة على أم هانيء وقال : ﴿مثل لي النبيون فصليت بهم﴾ . . ثم قام ليخرج إلى المسجد . . فتشبئت أم هانيء بثويه . . فقال : ﴿ مالك . . ؟ . . ﴾ قالت : أخشى أن يكذّبك قومك إن أخبرتهم . . قال : (و إن كذبوني) . . فخرج فجلس إليه أبـو جهـل . . فأخبـره رسول اله 纖 بحديث الاسراء . . فقال أبو جهل : يا معشر بني كعب ابن لؤي . . هلم . . فحدثهم : فمن بين مصفق وواضع يده على رأسه تعجباً وإنكاراً . . وارتد ناس بمن كان آمن به . . وسعى رجال إلى أبي بكر . . رضي الله عنه . . فقـال : أوقـال ذلك . . ؟ . . قالـوا : نعم . . قال : فأنا أشهد لئن كان قال ذلك لقد صدق . . قالوا : فتصدقه في أن يأتي في الشام في ليلة واحدة ثم يرجع إلى مكة قبل أن يصبح . . ؟ . . قال : نعم أنا أصدقه بأبعد من ذلك . . أصدقه بخبر السهاء . . ! . . فسمي الصديق . . وكان منهم من سافر الى بيت المقدس فطلبوا إليه وصف المسجد . . فجلي له . . فطفـق ينظـر إليه وينعتـه لهـم . . فقالـوا : أمـا النعـت فقـد أصاب . . فقالوا : أخبرنا عن بعيرنا . . ؟ . . فأخبرهم بعدد جمالها وأحوالها . . وقال : تُقلِم يوم كذا مع طلوع الشمس يقدمها جمل أورق . . فخرج الجميع يشندون ذلك اليوم نحو الثنية لمراقبة مقدم العير . . فقال قائل منهم : هذه والله الشمس قد شرقت . . فقال آخر : وهذه والله العير قد أقبلت يقدمها جمل أورق . . كيا قال محمدﷺ . . كيا قال محمد . . ثم لم يؤمنوا . . وثار حول ذلك جدل كثير ولا يزال إلى اليوم يثور . . . إن طلبهم لوصف المسجد من رسول الله على . . هو شهادة منهم بانهم يعلمون جيداً بأنه على لم يذهب إلى هناك في رحلاته . . ولوكانت عندهم شبهة في أنه قد ذهب . . لما سألوه أي سؤال : فمعنى طلبهم وصف المسجد أنهم متأكدون من عدم ذهابه إليه قبل ذلك . . فوصف لهم المسجد . . والذين يسمعونه قوم رأوا المسجد . . فقد وجدوا ان الوصف مطابقاً لما قال . .

بعد ذلك . . يأتي أحدهم ليقول : ربماكان هناك إنسان «حاذق» قد وصف المسجد لرسول الله على . . ورسول الله نقل وصف المسجد عنه . . ! . . . ولكني أقول : لا . . وذلك لأن الامر المادي ارتبط بتوقيت زمني يستحيل فيه أن يكون ذلك . . كيف . . ؟ . . إن الطريق الذي يعود منه رسول الله على إلى مكة . . حدثت فيه أحداث . . والاحداث رآها رسول الله على . . وحدث بها للقوم . . رأى جماعة ومعهم جمل وصفه كذا . . وتحدث لهم عن كذا وكذا . . وحين يقبلون عليكم اليوم أسألوهم عها حدث . . .

إذاً . . لقد وصف أشياء رآها في طريق العودة . . وبعد أيام يتربص القوم القوافل التي ستحضر . . فيجدون كما قال رسول الله على في الطريق . . إذاً . . من الممكن أن يقام الدليل المادي الذي يقنع العقل على أن رسول الله على قد ذهب إلى بيت المقدس . . .

وبذلك فقد أقام عليه الصلوات وأفضل التسليم . . أقام الدليل في المكان فوصفه . . وفي الطريق فتكلم عن أمارات فيه لم توجد إلا في الوقت الذي مرَّ فيه . . وما هذا إلا دليل على أنه صادق فيا قال . . وما دام صادقاً فيا قال . . فيا هي إذاً مسألة الزمن هذه . . ؟ . . إن الله سبحانه وتعالى قد خرق له قانون الزمن . . فإذا اقتنعنا بأن الله سبحانه

وتعالى قد خرق له القانون الزمني بالاستدلال عليه بالأدلـة المادية التي نعرفها . . ثم حدث بعد ذلك قائلاً : أنه خرق لي القانون . . فصعدت إلى السهاء فيكون ايماناً بما كان تحت أبدينا من الحجج التي نعرفها . . يجعلها وسيلة إلى أن نصدق ونقول :

. . . الذي خرق له قانون المسافة فيما نعلم . . قادر على أن يخرق له قانون العلو فيما لا نعلم . . .

وحينئذ يكون الاسراء كمقدمة ايناسية للعقل البشري . . يصدق الرسول على أحباره عن المعراج . . لأن المسألة سننتهي منها . . . إن الله سبحانه وتعالى قد خرق له قانون الزمن . . وقانون المسافة . . وهو الفاعل . . وهو الحامل بقوته . . فيكون الذي فعل له ذلك فيا نعلم بالاستدلال من الوصف ومن الطريق . . قادر على أن يخرق له قانون السهاء وقانون الجو . . وقانون كذا . . فكأن حدث الإسراء كان مقدمة لتؤنس العقل بقبول حديث المعراج . . .

هنا نقف وقفة . . إن القرآن حينها تعرض لحديث الاسراء . . تعرض له صراحة . . وحينها جاء لحدث المعراج . . تعرض له كها يقولون التزامل . . لأنه سبحانه وتعالى لم يقل . : سبحان الذي عرج به من بيت المقدس إلى «مثلاً» سدرة المنتهى . . لم يقل هذا . . انما قال لنا أشياء تستلزم أنه صعد . .

قوله تعالى :

وَالنَّجِم إِذَا هَوَى . . مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى . . وَمَا يَنطِقُ عن الْهَوَى . . إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى . . عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى . . ذُو مِرَّة فَاسْتَوَى . . وَهُوَ بِالْأَفْقِ الْأَعَلَى . . ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى . . فَكَانَ قَابَ قُوسَينِ أو أَدنَى . . فَأُوحَى إِلَى عَبِدِهِ مَا أُوحَى . . مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى . . أَو أَدنَى . . .

Mary Ding

أَفَتَهُارُ وَنَهُ عَلَى مَا يَرِى . . وَلَقَد رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى . . عِندَ سِدرَةِ الْمُنتَهَى . . عِندَ سِدرَةِ الْمُنتَهَى . . عَا ذَاغَ البَصَرُ وَمَا عِندَهَا جَنَّةُ المَّاوَى . . مَا زَاغَ البَصَرُ وَمَا طَغَى . . لَقَدْ رَأَى مِنْ آياتِ رَبِّهِ الكُبْرِى (') . . .

إذاً . . سدرة المنتهى . . والوقوف عندها . . يجب أن نعلم أن رسول الله ﷺ . . صعد . . لكن لماذا لم يأت بها نصاً . . ؟ . . قالوا : إن هذا من رحمة الله سبحانه وتعالى بخلقه . . الأمر الذي أمكن رسول الله ﷺ أن يقيم الدليل المادي لسكان الارض . . وقد أتى به صراحة حتى لا نعذر في تبليغه . . .

أما الأمر الذي قد تقف فيه العقول بعض الشيء (۱) . فقد تركه سبحانه وتعالى لمدى يقينك الإيماني أو مدى تسليمك بالمقدمة التي تلي النتيجة الأخرى . لأنك أنت ما دمت مؤمناً . فستقول : «مادام صنع به كذا فيا أعلم . . إذاً . . هو يصنع به كذا فيا لا أعلم . . لأنه حين يكون قد طرق له القانون . . يكون قد خرق له القانون . . فها المانع إذا ما دامت صيغة القانون . . هي - هي . . أيكون قانون السهاء صعب على الله سبحانه وتعالى وقوانين الارض ليست صعبة على الله سبحانه وتعالى . . ما دام غير القوانين . . وغير النواميس . . ؟ . . وهل المعجزات التي أمد الله سبحانه وتعالى رسله عليهم الصلاة والسلام إلا

العزوم

١ \_ سورة النجم \_ الآية \_١ \_ ١٨ . . .

٢ - إن العقول قد تقف في بعض الاشياء لاثباتها بالمنطق أو المادة والذي لا يكون جدال بعده على الاطلاق . . فالايمان موجود . . ولكن ليطمئن القلب فقط حول أي مسألة قد يقف فيها العقل قليلاً . . مثال على ذلك قول سيدنا إبراهيم حليه السلام . . وإذ قال إبراهيم رب أرني كيف تحيي الموتى . . قال أو لم نؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبي . . الآية ٢٦٠ - سورة البقرة . . لقد سأل إبراهيم حليه السلام ربه في هذا الشأن ومع ذلك لم يغضب الله سبحانه وتعالى حليه ولم يحرمه صفوة نبوته بل رد عليه رداً جيلاً . . .

خرق لنواميس الكون . . وخرق لقوانينه . . وخرق لحقائقه الثابتة . . وما دامــــ هي خرق . . إذاً . . فلا يستبعـــد أن تحـــدث لرســـول الله ﷺ . . وإلا . . ! ! . . .

فمثلاً :

ان الفلاسفة حينا قالوا: صحيح أنا مؤمن بأن هناك رب خالق لهذا الكون . . ولحلق لهذا الكون . . ولحلق حقائقه . . وترك الحقائق تعمل عملها . . فالنواميس هي التي تعمل . . هذا معناه أن الله سبحانه وتعالى باشر سلطانه في ملكه مرة واحدة . . خلق القوانين في كثير من الاشياء . . وأن يشذ الناموس في كثير من الاشياء . .

لنعلم أن فوق القانون . . خالق القانون الذي يستطيع أن يجعل القانون يعطي . . فجاءت المعنجزات . . فجاءت المعنجزات . . كل المعجزات التي حدثت للرسل خرق للنواميس . . وإلا فالناموس في المياه السيولة والاستطراق . . .

ليست هناك مياه تقف هكذا . . ومياه تقف هكذا . . ! ! . .

ولا يضرب موسى عليه السلام البحر فتغرق هذا . . وذاك كالطود العظيم . . فهذا خرق للناموس(١) . . .

والنار من طبيعتها أنها تحرق . . ويُلقى إسراهيم في النبار . . والقباء إبراهيم عليه السلام في النار ليس المقصود منه نجاة إبراهيم منها . . وإلا

١ - بعد أن سار موسى بينو اسرائيل وصلوا إلى البحر . . . وكان العدو من وراءهم والبحر من أمامهم . . وأوحى الله سبحانه وتعالى إلى موسى أن أضرب بعصاك البحر فضر به . . فانجابت دياجير الظلام وانحسرت طاخيات اليأس وانفلق البحر ويسير بعد ذلك القوم آمنين . . وقد قام الماء على جانبي الطريق كالطود والجبل، العظيم حتى حبر وا سالمين في رحاية الله سبحانه وتعالى . . = لقد انحسر .

والفاتون

لوكان المقصود نجاة إبراهيم عليه السلام . . لما مكن الله سبحانه وتعالى الكفار من القبض عليه . . أوكان قد أرسل سحابة مثلاً تغيم وتطفىء النار . . ولكن المراد ان إبراهيم يُطرح في النار . . وتظل النار ناراً . . إلا ان ناموس الاحراق يتعطل فيها . . وإلا فلو انطفأت النار بالمطر . . لقال الكفار ان لم يكن هذا المطر قد جاء . . لكنا قد أحرقناه . . لا فقد أمسكوا به وقيدوه . . ورموا به في النار . . والنار تظل ناراً . . ومع ذلك لا تحرق . . هذا هو خرق الناموس (۱) . . .

ماد! الحق هو خارق الناموس . . و يخرق الناموس متى شاء . . فيحون الذي آمن بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أسري به من مكة إلى بيت المقدس . . واستطاع أن يقيم الدليل المادي الأرضي واجب عليه الايمان بالمعراج دون دليل مادي . . وإلا . . ففي المعراج ما يؤكد . .

الماء عن أرض خليج السويس واجتمع كتلاً كالجبال من الماء المتجمد . . وكل فريق يرى اخوانه خلال الماء الشفاف المتجمد حتى وصلوا سيناء . . وقد انغلق البحر إلى اثنا عشر طريقاً لاثنى عشر سبطاً . . والسبط هو الفريق من اليهود . . ولما دخل فرعون وجنوده مسالك الطرق غمرهم الماء كما كان فغرقوا . .

<sup>1 -</sup> عن أبي بن كعب أن إبراهيم قال حين أوثقوه ليلقوه في النار: لا إله إلا أنت سبحانك لك الحمد ولك الملك . . لا شريك لك . . ثم رموا به في المنجنيق إلى النار فاستقبله جبريل عليه السلام فقال : ياإبراهيم ألك حاجة . . ؟ . . . فقال : أما إليك فلا . . قال جبريل : فأسأل ربك . . . . فقال إبراهيم : حسبى الله من سؤالى علمه بحالى . . .

لقد سجن إبراهيم عليه السلام شهراً مدة جمع الحطب . . ومكث في النار سبعة أيام يقول : ماكنت أياماً قط أنعم مني من الأيام التي كنت في النار . . ألقي في هذه النار المستعرة . . وقلبه بالايمان مفعم . . وثقته بالله سبحانه وتعالى شديدة . . وصلته به وثيقة . . وأمله في النجاة وطيد . . لذلك لم تزعزه النكبات . . ولم تزلزله الحوادث . . ولم ترعبه النار . . بل أقبل عليها بنفس مطمئنة وصدر رحب . . انه الآن في جوف النار . . يخفيه دخانها . . ويحتويه لهيها . . وهاهي النار ماذا فعلت بابراهيم عليه السلام . . لقد أذهب الله عنه حدتها . . وانقذه من سعيرها . . وجعلها عليه برداً وسلاماً . . .

من الذي صعد إلى السهاء ليعطي اماراتها . . .

هل سيقولون له :

صف لنا سدرة المنتهى . . ؟ . . وصف لنا الطرية اليها . . ؟ . . هم لا يعرفون شيئاً عن سدرة المنتهى . . ولا يعرفون وصف الطريق إليها . . والحق سبحانه وتعالى رحمة بنا جعل النص على والاسراء الذي يقام عليه الدليل المادي . . ولأنه أرضي بالنص الصريح . . وجعل والمعراج بالالتزام ولأنه ساوي . .

لذلك قال العلماء: ان الذي يكذب ﴿الاسراء ﴾ يكون كافراً . . لأنه صادم النص . . والذي يكذب ﴿المعراج ﴾ لا يكون كافراً فحسب بل فاسقاً . . لأن الاسراء بالنص الصريح . . والمعسراج بدلالة الالتزام . . .

# الاسراء دليل على وقوع المعراج

(3/9)

سؤال :

فِضيلة الشيخ : من هذه الموضوعات أن الآيات التي تتناول قضية ﴿ الاسراء والمعراج في القرآن ﴾ . . بعضها يتحدث عن ﴿ . . لنريه من آياتنا ﴾ . . ثم في موضع آخر وهو في الحديث عن المعراج . . يقول القرآن ﴿ لقد رأى ﴾ إذا . . فمرة فيه إراءة من الله سبحان وتعالى . . ومرة هو رأى بنفسه . . فهذه مسألة تحتاج إلى جواب مقنع . . كذلك المراثي نفسها . . نحن نعرف مثلاً الموقف الذي خير فيه رسول الله على بين اللبن والخمر(١٠) . . والمشهد الذي يبين ثواب المجاهدين . . والمشهد الذي يبرز نتيجة آكل أموال اليتامي . . والمشهد الذي يبين عاقبة الربا والمراثي التي عبرت عن هذه الأوضاع والامراض الاجتاعية والخلقية في المجتمع . . كل هذه مسائل نحتاج إلى الحديث عنها . . فضلاً عن صلاة رسول الله ﷺ إماماً بالأنبياء والمرسلين . . ما معناهـا. ؟ . . ومادلالتها . . ؟ . . ثم هناك موضوع آخر خطير . . وهو مسألة أن أكثر الأنبياء الـذي مرّ عليهـم الرسـولﷺ في المعــراج هم من أنبياء بنــي إسرائيل . . ومسألة تردد رسول الله ﷺ بين ربه وبين موسى عليه السلام وما تصوره البعض ﴿ رغم صحة الحديث ﴾ من أن هذا قد يوحى بنوع من وصاية سيدنا موسى عليه السلام على أمة محمد ﷺ . .

هذه بعض الخواطر ربما مرت سراً في أذهان بعض الناس . . ولم رددوها بصوت عال . . لهذا نحرص على طرحها . . ونبدأ بالموضوع الأول . . موضوع الاراءة أو الرؤية \_ أي رأى ونسريه . . . ويتحدث فضيلة الشيخ الشعراوي قائلاً :

الحمد لله على نعمة الايمان به . . وشرف الاسلام له . . وأصلي واسلم على سيدنا محمد النبي الخاتم الرحمة . .

وبعد:

ولقد قلنا ان كل فعل من الأفعال يجب أن يؤخذ بقانون وقوة فاعله . . فقوة الفاعل هي التي تصور لنا قدرته على الفعل من عدم قدرته . . وقلنا ان الله سبحانه وتعالى نسب الاسراء إلى نفسه . . ولم ينسبه إلى رسوله . . فقال : ﴿سبحان اللّهِ أسرى الآية . . أي : أسرى هو بعبده . . إذاً ـ ان قانون محمد . . وبشرية محمد ملغية في الفعل . . وفي الحدث . . ولقد قلنا أن رسول الله عمول على قانون خالقه وهو الحق سبحانه وتعالى . . فاذا كان أمر الفعل من الله على قانون خالقه وهو الحق سبحانه وتعالى . . فاذا كان أمر الفعل من الله

سبحانه وتعالى . . فلا يجب أن نعترض على الفعل بقانون البشرية . . بل يجب أن نرد الفعل إلى قانون فاعله . . ومادام الفاعل هو الله سبحانه وتعالى . . فلا تحكم للزمان فيه . . ولا تحكم للمسألة فيه . . ولا تحكم لشيء من ذلك حسب قانون البشرية . . ومحمد كان محمولا على قانون الحق سبحانه وتعالى أو مصاحباً . . ولقند قلت وأعطيت مثلاً : بأنني إذا قلت : لقد صعدت أنا وابني الرضيع قمة جبال همالايا . . فلا يمكن لعاقل أن يقول : . . وكيف يصعد ابنك الرضيع قمة جبال همالايا . . ؟ . . لأنني لم أقل : صعد ابني الرضيع . . . واغا قلت : صعدت أنا بابني الرضيع . . .

إذا . . فالقانون قانوني . . وليس قانون ولدي . . ولله سبحانه وتعالى المثل الأعلى . . الله سبحانه وتعالى أسرى بعبده . . إذاً . . ان قانون محمد على وبشريته وارتباطه بالزمن والمسافة لا دخل له في شيء من ذلك . .

وقلنا أيضاً أننا إذا نظرنا إلى القوة في العقل وإلى المسافة والزمن . . نجد أن الزمن يتناسب مع القوة تناسباً عكسياً . . بمسنى ان القوة إذا زادت قلّ الزمن . .

#### مثال:

إذا قطعت المسافة من مكان إلى مكان على بعير . . تختلف عنها إذا تطعتها في سيارة أو في طيارة أو في صاروخ . . .

إذاً .. ان زادت القوة قلّ الزمن .. فهادام الحدث بقوة الله سبحانه وتعالى فيجب أن ننسب الزمن إلى قوة الذي فعل وهو الله سبحانه وتعالى .. وإذا نسبت الزمن إلى قوة الذي فعل وهو الله سبحانه وتعالى تجد ان المسألة لا تحتاج إلى الزمن .. إذاً .. لماذا أخذ رسول الله على

ليلة . . ؟ . . قلنا : لأن هناك فرفاً بين نقلة المسافة وبين مراثي رآها رسول الله ﷺ . . فاذا رأى منظراً من المناظر . . فان رؤيته لذلك المنظر هو الذي يحتاج إلى زمن . . إذا تكلم مع أحد . . فكلامه مع هذا المتكلم معه يحتاج إلى زمن . . إذاً . . ان الزمن وهو الليلة كان للرؤية التي رآها رسول اللهﷺ . . وقلنا أيضاً . . ان ﴿الاسراء﴾ جاء آية أرضية . . ومعنى أرضية . . ان البشر يعلمون بيت المقدس . . ويعلمون المسجد الحرام . . ومنهم من ذهب إلى بيت المقدس . . ومنهم من يعرف الطريق إليه . . وقلنا ان الحق سبحانه وتعالى قد ترك للدليل العقلي المادي في عرف البشر ما يمكن أن يكون مؤيداً لوجهة نظر الرسول ﷺ فيها قال : فاذا قالوا : صف لنا المسجد . . ؟ . . وصف كما رآه الناس . . وقلت انهم بطلبهم وصف المسجد من رسول الله على دليل منهم على أنهم يدركون بأن رسول الله ﷺ لم يرَ المسجد اطلاقاً . . فلو كانوا يشكون في أنه رآه ما سألوه وصفه . . إذا . . هم على قناعة تامة بأن رسول الله ﷺ لم يذهب إلى المسجد الأقصى . . ومع ذلك أرادوا منه أن يصف لهم . . وقلنا : ربماكان رسول الله ﷺ قد سمع الوصف من خبير بالوصف . . والتقط منه الرسول ذلك الوصف ثم نقله إليهم . . فلابد من وجود دليل آخر زمني لا يوجد فيه ذلك . . ومن ثم ذكرنا الأدلة التي رآها في الطريق أثناء دعوته . . وأخبرهم بها . . ساعة أن كانت القافلة في طريقها إلى مكة . . إذاً . . ليس من المعقول أن يأتي واحـــد ليخبــر الرسولﷺ بماكان في الطريق . . فأخبرهم . . فترصدوا القافلـة . . ووجدوا الأمركم قال الرسول عليه الصلاة والسلام . . إذاً . . ان ﴿ الاسراء ﴾ آية أرضية أمكن أن يقام الدليل عليها . . وإذا ما أمكن إقامة الدليل المادي المرثى بواسطة البشر عليها . . فهمت العقول أولاً ان

المسافة قد اختصرت لرسول الله ... وان قانون الزمن قد ألغي عنده .. إذا .. فقد خرق له الناموس .. فاذا ادركنا ان الناموس قد خُرق له في أمر عادي نعلمه ونستدل عليه بعقولنا .. فاذا حدث رسول الله بعد ذلك أن قانون السهاء قد خُرق له فاخترقه .. فمن الممكن للعقل أن يستأنس بأن الذي خرق له الناموس فيا نعلم \_ وفيا استدللنا عليه قادر ﴿على أن يخرق له الناموس فيا لا نعلم ﴾ ...

إذاً .. ان آية ﴿الاسراء﴾ كانت إيناساً لعملية الايمان ﴿بالعراج﴾ فالله سبحانه وتعالى الذي خرق القانون لمحمد الله في المسافة والزمن .. خرق له القانون في ﴿المعراج﴾ للسموات السبع ولما لم يكن أحد قد صعد إلى سدرة المنتهى .. ولما لم يكن أيضاً في الطريق إلى سدرة المنتهى قافلة ما .. فلا يمكن أبداً أن يقام الدليل من المخلوقين الذين يسمعون ذلك إلا بصفة أمر حسي له .. وهو ﴿الاسراء﴾ .. ولـذلك كانـت آية ﴿الاسراء﴾ ايناساً للعقول بامكانية الايمان بما يحدث به الرسول الكريم ﴿الاسراء﴾ ايناساً للعقول بامكانية الايمان الذي نقله من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى في ذلك الزمن الوجيز باقراركم .. وقد وصف المسجد ووصف ما في الطريق من بيت المقدس إلى مكة .. كل هذا يؤنسنا بأن الرسول على حين يحدثنا عن ﴿المعراج﴾ .. وعن مراثيه في إلمعراج﴾ يكون صادقاً فها حدث به ...

ونلاحظ أن القرآن المكريم حينا تعرض لآية أرضية وهي الاسراء . . قال : ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله لنريه . . ﴾ . . فكأن الفعل هنا ﴿ إِرَاءَ ﴾ وماهي الاراءة . . ؟ . . أن الاراءة هي أن تجعل من لايرى . . ﴿ يرى ﴾ . . وذلك اما بتحويل المرثي إلى قانون الراثي . . أو

## بنقل الراثى لأن ينفذ إلى قانون المرثي . .

ولناخذ مثلاً توضيحاً لذلك :

هناك الميكروب الذي يُكتشف . . الميكروب كان موجوداً قبل أن يُكتشف . . وليس معنى اكتشافه انهم أوجدوه . . ولكنه كان موجوداً دون أن يكون للحس طريق إليه . . فلما اخترعت المجاهر أمكن للذي لا يُرى . . يُرى بعملية تحويل . . وهي انسا أتيسا بعدسة تكبر لنسا الأشياء . . فما لم يكن يُرى أولاً . . أصبح يُرى الآن . . .

ومثلاً: يذهب المريض ببصره إلى طبيب مختص . والطبيب بدوره يعطى له نظارة . والنظارة تكبر له الأشياء . . فها لم يكن يراه أولاً . . رآه ثانياً . . وقد يجري له عملية جراحية في عينيه بحيث لا يحتاج إلى هذه النظارة ليرى . . يقال : رأى هو . . .

إذاً .. الاراءة اما أن تكون بتغير ما فيه إلى قانون الراثي فيرى .. أو باعطاء شيء في المرئي ليرى بذات .. فلها جاء في حادث والاسراء .. قال : ولنريه لأن محمد على الأرض .. وبشري بقانون البشرية .. وقانون الأبصار فيه خاضع لقانون الضوء .. وقانون الضوء لا يختلف فيه أحد .. فاذا كانت هناك آيات من غيب الله في الأرض .. فلابد أن يحدث له إراءة لأنه بطبيعته لا يرى هذه الأشياء .. فالاراءة إذا كانت هناك في الأرض .. ولكن حينا ينتقل الرسول إلى الملأ الأعلى .. ويلتقي بالأنبياء الدين ماتوا قبله .. ويلتقي بالملائكة .. إذاً .. فقد تغير شيء في ذاتية محمد وكأنه طرح البشرية بالملائكة .. إذاً .. فقد تغير شيء في ذاتية محمد الله وكأنه طرح البشرية

فلما صعد إلى السماء قال الله سبحانه وتعالى : ﴿لقد رأى ﴿ . . ففي ولم يقل ؛ ﴿ أريناه ﴾ . . ﴿لقد رأى من آيات ربه الكبرى ﴾ . . وفي آيات آية ﴿ الاسراء ﴾ . . ﴿ أرينا ﴾ . . ويرى . . فكان السماء . . في ﴿ المعراج ﴾ . . قال : ﴿ رأى ﴾ . . ويرى . . فكان الرسول ﷺ في بشريته في الأرض كان محتاجاً إلى أن يعدل القانون في ذاته بالنسبة للراثي والمرثي . . وأما في السماء فقد أخذ وضعاً آخر . . وهذا الوضع الأخر اصبح بذاته يرى . . لأنه أصبحت هناك ملكية . . فالبشرية طرحت في الأرض . . والملائكية اصبحت هي المسيطرة على رسول الله ﷺ فأصبح يرى . . لكن في الأرض كانت إراءة . . .

ان رسول الله ﷺ في هذه المسألة تعرض لثلاث مراحل :

## المرحلة الأولى :

كان بشراً . . وجبريل عليه السلام يَعْسِرِضْ على محمد الشهاد الأشياء . . ثم يقول : ما هذا ياجبريل . . ؟ . . فيقول هذا كذا وكذا . .

# المثاشك المثاشك المرحلة التالغة :

لما صعد الى السهاء كان يرى المراثي . . فلا يستفهم من جبريل عنها . ويسمع فيفهم . . إذا فقد تحول شيء في ذاتية محمد . . وأصبحت له ذاتية فاهمة بلا واسطة جبريل عليه السلام . . ووارثية بلا واسطة أحد . . ففي الارض إراءة . . وأما في السهاء فقد رأى بالرؤية . . ثم بعد ذلك نجد أنه بعد أن انتقل إلى مرحلة يكون فيها ملائكياً كالملائكة يراهم ويتكلم معهم ويخاطبهم ويفهم . . يأتي بعد ذلك في منطقة أخرى بعد سدرة المنتهى فيننهم حد جبريل عليه السلام . .

#### المحلة الثالثة:

يزج برسول الله في سبحات النور ولم يكن جبريل معه . . وهذا دليل على أن محمداً عليه الصلاة والسلام قد ارتقى ارتقاء آخر . . ونقل من ملائكية لا قدرة لها على ماوراء سدرة المنتهى . . إلى شيء من المكن أن يتحمل إلى ماوراء سدرة المنتهى . . ودون مصاحبة جبريل عليه السلام . . .

إذاً . . ان سيدنا محمد كان بشراً في الأرض مع جبريل . . وبعد ذلك كانت له ملائكية مع الرسل ومع جبريل في السياء . . وبعد ذلك كان له وضع آخر ارتقى به عن الملكية . . حتى ان جبريل نفسه يقول له :

﴿ . . . أنا لوتقدمت لا حترقت (١) . . وانت لو تقدمت لا خترقت (١) . . ﴾ . . . إذاً . . إن ذاتية محمد الله حصل فيها شيء من

١ - يا محمد : إذا كان العرش مشوق إليك . . فكيف لا أكون خادم يديك . . فقدم له مركبه
 الأول : وهو البراق إلى بيت المقدس . . ثم المركب الثاني : وهو المعراج إلى السياء الدنيا . . ثم

التغيير . . وذلك التغيير الذي يناسب ذلك الملأ الأعلى . . فجبريل عليه السلام بملائكتيه لا يستطيع أن يخترق . . وإلا احترق . . أما سيدنا محمد الله فيستطيع أن يخترق . . وعلى هذا . . هناك ثلاثة أشياء حدثت لمحمد الله . . بشرية في الأرض معهودة بالمدد . . وبعد ذلك ملائكية في السياء قبل سدرة المنتهى . . ثم بعد ذلك ملائكية فوق الملائكية . . وهي التي كانت بعد سدرة المنتهى يصبح فيها ﴿قاب قوسين أو أدنى (٣) ويتعرض فيها إلى خطاب الله سبحانه وتعالى . . وإلى رؤية الله سبحانه وتعالى . . على خلاف بين العلماء في هذا . . .

المركب الثالث . . وهو أجنحة الملائكة من سياء إلى سياء . . وهكذا إلى السياء السابعة . . ثم المركب الرابع : وهو أجنحة جبريل عليه السلام إلى سدرة المنتهي . . فهنا تخلف جبريل عليه السلام عند سدرة المنتهي . . فقال : يا جبريل نحن الليلة أضيافك . . فكيف يتخلف المضيف السلام عند سدرة المنتهي . . فقال : يا عمد : أنت ضيف الكريم . . ومدعو القديم . . لو تقدمت الأن بقدر أنحلة لا حترقت لقوله سبحانه وتعالى ﴿ ومامنا إلا له مقام معلوم ﴾ القديم . . لو تقدمت الأن بقدر أنحلة لا حترقت لقوله سبحانه وتعالى ﴿ ومامنا إلا له مقام معلوم ﴾ سورة الصافات . . الآية ١٦٤ . . راجع شجرة الكون للشيخ عي الدين بن عربي ص ٩٥ لا ـ قال : نعم . . ! ! . . إذا النهى بك الهيب حيث لا منتهي . . وقيل لك ها أنت . . وها أنا . . فاذكرني عند ربك . . ثم انتهى بك الهيب حيث لا منتهي . . وقيل لك ها أنت . . وها أنا . . فاذكرني عند ربك . . ثم أيضاً ص ٩٥ .

٣ ـ سورة النجم ـ الأية ـ ٩ . . .

## موسى يطلب الرؤيا

سؤال

هل هناك وجه شبه بين الكلام الذي تفضلت به يا فضيلة الشيخ الآن . . ؟ . . وبسين الآيات التسي تتكلسم عن سيدنسا موسى عليه السلام . . وذلك حين قال لربه :

﴿ ارنى انظر إليك . . قال لن تراني (١٠) ♦ . . .

جواب

نعم . . نلاحظ هنا ان السؤال من موسى عليه السلام كان من عين البشرية التي كانت لمحمد على أيضاً . . ولأن موسى عليه السلام لم يسأل البشرية التي كانت لمحمد المعلقة أيضاً . . ولأن موسى عليه السلام لم يسأل ﴿الرؤيا﴾ . . وانما سأل ﴿الاراءة﴾ لأنه في الأرض . . ﴿ربي أرني انظر إليك، الآية . . . و ﴿ أُرني ﴾ المطلوب فيها الاراءة . . بمعنى : أن ترني انظر . . وان لم ترنى لا انظر . . فكأنني بطبيعة تكويني لا أقـدر أن انظر إليك . . ولكن ان عدلت في . . واريتني . . أرى . . ارني . . انظر . . ويبدو لنا أن الذي طلبه موسى عليه السلام ﴿الاراءة ﴾ وليست ﴿ الرؤية ﴾ . . لأنه يعلم بطبيعة تكوينه أنه لا يرى . . ولكن الذي خلقه يستطيع أن يريه . . إذا . . أن طلب موسى عليه السلام كان ﴿ الاراءة ﴾ كالذي حدث لمحمد على أية الاسراء الأرضية ﴿ ليريه ﴾ . . أيضاً هي ﴿اراءة﴾ . . . وبعد ذلك نبحث بحثاً آخر في الجوانب . . ﴿ ربى أرنى انظر إليك ﴾ . . كان موسى عليه السلام يقول : أنا بطبيعة تكويني لا أقدر أن أراك . . لكن أنت خالقي . . وخالق القوانين . .

١ - سورة الاعراف - الآية - ١٤٣ . . .

فتستطيع أن أمددنني بقوانين من عندك أن أرى . . فان أريتني انظر . . وان لم ترني لا استطيع . . . فهاذا كان جواب الحق سبحانه وتعالى له . . قال : ولن تراني . . إذا . . ان المانع ليس من جهة الحق سبحانه وتعالى . . ولكن من جهة موسى عليه السلام . . لم يقل له ولن أرى . . يل قال : ولن تراني كاي أن طبيعتك التكوينية لا تقوى على رؤيتي . . ولو أن الحق لا يرى . . لقال له : ولن أرى . . وينتهي الأشكال . . ولكن قال له : «لن تراني» . . .

وبعد ذلك قال له . . ولكن : ﴿ انظر إلى الجبل فان استقر مكانه فسوف تراني، . . لقد أمده بشيء مادي موجود وهو ﴿ الجبل ﴾ والجبل : لا شك أنه موجود أمام موسى عليه السلام . . الجبل عندنا وعند موسى عليه السلام أقوى بنية من موسى عليه السلام وأشد صلابة . . ﴿ فلم تجل ربه للجبل﴾ . . إذاً . . لا مانع أن يتجلىٰ الحق سبحانـه وتعـالىٰ علىٰ بعض الخلق . . وقد تجلى الحق سبحانه وتعالى على الجبل . . ولكن . . ان الجبل الصلب القوي لم يتحمل هذا التجلي . . فقد تفتت مع صلابته ومع قوته . . حينئذ تفهم أن السر في قوله تعالىٰ : ﴿ لَنْ تَرَانِي ﴾ أي : ان طبيعتـك وتكوينـك لا يتحمـلا رؤيتي . . بدليل أنـك لو نظـرت الى الجبل . . وأنا سأتجلى للجبل فان استقر مكانه . . فاعلم انك تراني . . فلما تجلى ربه للجبل جعله دكاً . . وخر موسى صعقاً ﴾ . . الآية . . ان موسى صعق لرؤية المتجلى . . ؟ ! ! . . إذاً ـ فقـول الحـق سبحانــه وتعالى : ﴿ لن ترانى ﴾ دليل على أن طبيعة تكوين البشر ليست معدة إعداداً بحيث تستطيع أن ترى ربها . . أما الله سبحانه وتعالى فمن المكن أن يُرى . . ولكن بعد تعديل طبيعتنا بحيث تقوى على رؤيته ــ والدليل على ذلك أن الله سبحانه وتعالىٰ تجلىٰ علىٰ الجبل . . وما دام تجلَّىٰ

على الجبل . والجبل خلق من خلقه . . إذا . . فمن المكن أن يتجلى على بعض خلقه . . ولكن . . ان البعض من خلقه يتحملون التجلي أو لا يتحملون . . فمن رحمته تعالى أنه لا يتجلى لنا . . لأن طبيعة تكويننا لا تتحمل ذلك التجلي . . ان الجبل مع ضخامته ماذا أصبح . . ؟ . . ! ! . .

وفلها تجلى رب للجبل جعله دكاً .. وخر موسى صعقاً ... و . فسؤال موسى لله سبحانه وتعالى وارني دليل على ان ذلك ليس محالاً . أو ليس ممكناً . لأن كثير من الرسل تصرف تصرفات . ولم يقف الله سبحانه وتعالى منهم موقف موسى عليه السلام . . بل قال : ولا تسألن ما ليس لك به علم . . فإذا سأل نبي سؤال يكون لا جواب له . . فيقول : ولا تسألن ما ليس لك به علم علم . . ولم يقل لموسى عليه السلام لا تسألن ما ليس لك به علم . . والم يقل لموسى عليه السلام لا تسألن ما ليس لك به علم . . الجبل فان استقر . . إذاً . . فعدم تجلي الله سبحانه وتعالى على موسى عليه السلام - رحمة به - حتى لا يتفتت تفتت الجبل . . والجبل الذي هو أقوى من موسى عليه السلام . . (فلها تجل ربه للجبل جعله دكاً . . وخر موسى صعقاً (۱) . .

١ ـ سورة الاعراف ـ الآية ـ ١٤٣ . . .

اننا لفي حاجة إلى استحضار ذلك الموقف الفريد في خيالنا وفي أعصابنا وفي كياننا كله . . وكانت الوهلة المذهلة وموسى عليه السلام يتلقى كلهات ربه \_ وروحه تتشوف وتستشرف وتشتاق الى ما يشوق . . ! ! . . فينسى من هو وما هو \_ ويطلب ما لا يكون لبشر في هذه الأرض . . ومالا يطيقه بشر في هذه الأرض . . يطلب الرؤية الكبرى وهو مرفوع في زحمة الشوق ودفعة الرجاء ولهفة الحب ورغبة الشهود . . حتى يترفق به الرب العظيم الجليل . . فيعلمه لماذا لم يراه . . انه لا يطيق . . ولكن انظر الى الجبل فان استقر مكانه فسوف ترى ربك . . والجبل

سۇال :

نعم .. نحن قد قلنا أن الذي كان في الأرض ﴿إِرَاءَ ﴾ لأن فيه بشرية .. فلها انتقل إلى السهاء انحلت البشرية بعض الشيء عن رسول الله الله وأصبحت الملائكية هي الطاغية .. فأصبح يخاطب الملائكة .. ويكلم الرسل الذين ماتوا .. ويلتقي بهم (١) .. وجاءت بعد ذلك المرحلة الثالثة التي تكلمنا عنها وقلنا ان جبريل عليه السلام نفسه وهو ملك من الملائكة العظام .. لم يقدر عليها حيث قال : إلى هنا مكاني .. وذلك يدل على أن محمداً الله المباشر وإلى الرؤية على الملائكية .. ليهيا .. لاذا .. ؟ .. لكلام الله المباشر وإلى الرؤية على الخلاف فيها ..

أمكن واثبت . . والجبل مع تمكنه وثباته أقل تأثراً واستجابة من الكيان البشري . . ومع ذلك فهاذا . . ؟ . . لما تجل ربه للجبل جعله دكاً . . وكيف كان هذا التجلي . . ؟ . . نحسن لا نملك أن نصفه . . ولا نملك أن نستشرفه إلا بتلك اللطيفة التي تصلنا بالله سبحانه وتعالى . . لذلك لا نحاول بالألفاظ أن نصور هذا التجلي . . وعلى كل حال هنا أدرك موسى عليه السلام رهبة الموقف وسرت في كيانه البشري الضعيف فخر مغشياً عليه \_ غائباً عن وعه . . .

الساء . . فلما جاء إلى السماء الدنيا . . واخذ جبريل بيد رسول ال 養 . . فعرج به الى السماء . . فلما جاء إلى السماء الدنيا . . قال جبريل عليه السلام لخازنها : افتح . . قال : من هذا . . ؟ . . قال : بعم . . معي محمد 裁 . . فقال : أرسل إليه . . ؟ . . قال : نعم . . فلما فتح على النبي السماء الدنيا . . فاذا رجل قاعد على يمينه أسودة جمع سواد وهو الشخص لأنه يُرى من بعيداً أسود وعلى يساره

## إذاً . . ان الحق سبحانه وتعالى حينها تكلم . . ماذا قال :

— أسوده إذا نظر قِبَل يمينه ضحك . وإذا نظر قِبَل شهاله بكى . . فقال : مرحاً بالنبي الصالح والابن الصالح . . فسأل النبي ﷺ جبريل . . من هذا . . ؟ . . فقال : هذا آدم عليه السلام . . وهذه الأسودة التي على يمينه وعن شهاله نسم وواحدتها نسمة وحي الروح أو النفس بينه . . فأهل اليمين منهم أهل الجنة . . والأسودة التي عن شهاله أهل النار . . فاذا نظر عن يمينه سحك وإذا نظر عن شهاله بكى . .

ثالثاً: ثم رُفع النبي ﷺ إلى سدرة المنتهى . . فاذا ثمرها مثل قلال هجر . . ﴿القلال جمع قلة وهي إناء كالجر . . وهجر : اسم بلد . . مدنية البحرين وهي مشهورة بالتمر وكثرته . . ﴾ وإذا ورقها مثل آذان الفيلة . . واذ هي يسير السراكب بالفنين منها مئة سنة . . يستظل بالفنين ﴿الأغصان﴾ منها مئة راكب . . فلما غشيبها من أمر الله سبحانه وتعالى ماغشيها تغيرت فها أحد من خلق الله سبحانه وتعالى يستطيع أن ينعتها من حسنها . .

رابعاً : وهكذا رفع النبيﷺ الى مستوى سمع فيه صرير الأقلام . . أي : أقــلام القــدر . . وغشي السدرة ما غشيها من فراش من ذهب . . ورأى محمدﷺ جبريل على صورته التي خلقه الله سبحانه وتعالى عليها وله ستاتة جنــاح . . ورآه في حلـة من ياقــوت قد ملا ما بــين السياء \_\_\_\_

### والنجم إذا هوى . . ما ضل صاحبكم وما غوى . . وما ينطق

= والأرض .. ورأى رفرفاً أخضر .. ﴿ الرفوف .. الشجر الناهم المسترسل أو السرياض ﴾ قد سد الأفق .. كما رأى نهرين ظاهرين . ونهرين باطنين .. فسأل جبريل فقال : أما الباطنان فنهسران في الجنة .. وأما الظاهران فالنيل والفرات .. ﴿ متفق عليه من حديث مالك بن صعصعة .. ومعنى الحديث ان اصلها من الجنة .. لا انها ينبعان الآن منها .. فقد يقال مثلاً عن ماء في كأس .. هذا الماء من السهاء .. وقد يقصد المعنى اللغوى ﴾ ..

خامساً : وأدخل النبي # الجنة فإذا فيها جنابذ ﴿قباب﴾ اللؤلؤ . . وإذا ترابها المسك فسمع في جانبها صوتاً خفياً . . فقال يا جبريل : ما هذا . . ؟ . . قال : هذا بلال المؤذن . . لذا كان شويب : قد أفلح بلال رأيت له كذا وكذا ﴿ رواه الترمزي وقال حديث حسن غريب . . وهو صحيح ﴾ . .

سادساً: وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله المسلام .. وأخبرهم عليه السلام ليلة أسري بي .. فقال: يا محمد .. أقرىء أمّتك مني السلام .. وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة .. عذبة الماء .. وأنها قيعان .. وان غراسها .. سبحان الله .. والحمد لله .. ولا إله إلا الله .. والله أكبر ... ﴿ وواه الامام أحمد باستاد صحيح ﴾ .. ومرت برسول الله الثحة والبية فقال: ما هذه الرائحة .. ؟ .. قال: ما شطة بنت فرعون وأولادها سقط المشط من يدها فقالت: باسم الله .. فقت بنت فرعون .. أبي . ؟ .. قالت: ربي وربك ورب أبيك الله .. فلحاها أبيك .. قالت: نعم .. ربي ورب أبيك الله .. فلحاها فرعون .. فقال: ألك رب غيري .. قالت: نعم ربي وربك الله عز وجل .. فأمر ببقرة من نحاس فأحميت .. ثم أمر بها أن تلقى في النار .. قالت: إن في إليك حاجة ... قال: ما هي .. ؟ .. قالت: تجمع عظامي وعظام أولادي في ثوب واحد .. وتدفننا .. قال: ذلك لما لمك علينا من الحق .. فأمر بهم فألقوا بين يديها واحداً واحداً .. إلى أن انتهى ذلك ألى صبي لها رضيع ... وكأنها تقاعست من أجله .. فقال: يا أمة اقتحمي فان عذاب الدنيا أهون من عذاب الأخرة ...

ورأى رسول الله عليه وسلم قصراً من ذهب .. فقال : لمن هذا القصر .. ؟ .. فقالوا : لفتى من قريش .. فظن 難 أنه له : فقال : من هو .. ؟ .. قيل : عمر بن الخطاب .. فكان ﷺ بعد ذلك يقول : لو لا ما أعلم من غيرتك لدخلته .. فكان عمر رضي الله عنه يقول : بأبي وأمي يارسول الله .. أعليك أغار .. ورأى رسول الله ﷺ مالكاً خازن جهنم فابتدا الرسول ﷺ .. ونظر الرسول ﷺ في النار فاذا قوم يأكلسون الجيف .. قال : من هؤلاء يا جبريل .. ؟ .. قال : هؤلاء الذين يأكلون لحوم النار .. ورأى رسول الله ﷺ رجلاً أحمر يا جبريل .. ؟ .. قال : هؤلاء الذين يأكلون لحوم النار .. ورأى رسول الله ﷺ رجلاً أحمر

عن الحوى . . ان هو إلا وحي يوحى . . علمه شديد القوى . . ذو مرة فاستوى . . وهو بالأفق الأعلى . . ثم دنا فتدلى . . فكان قاب قوسين أو ادنى . . فأوحى إلى عبده ما أوحى . . ما كذب الفؤاد ما رأى . . أفتار ونه على ما يرى . . ولقد رآه نزلة أخرى . . عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى . . إذ يغشى السدرة ما يغشى . . ما زاغ البصر وما طغى . . لقد رأى من آيات ربه الكبرى " . . .

هنا وقفة . ان نصوص القرآن من الله سبحانه وتعالى . . وكل لف غله إيحاءه . . فاذا قال الله سبحانه وتعالى ﴿ أفتار ونه على ما يرى ﴾ . . أي : افتجادلونه ان قال لكم رأيت كذا وكذا وكذا . . ﴿ لقد رآه نزله أخرى عند سدرة المنتهى ﴾ . . وبعد ذلك ما جاء في المرحلة الأخيرة . . قال : ﴿ لقد رأى من آيات ربه الكبرى ﴾ . . هذه أخبار من الله سبحانه وتعالى . . ولم تكن من محمد ﷺ . . كأن محمد أخبار من الله سبحانه وتعالى . . ولم تكن من محمد ﷺ . . كأن ما مايرى . .

أزرق جعداً شعثاً فقال : من هذا ياجبريل : قال : هذا عاقر الناقة . . .

ورد في بعض روايات قصة الاسراء والمعراج أخبار عن رؤية النبيﷺ جزاء طائفة من مرتكبي الذنوب والكبائر وعقابهم ـ ولقد ورد في الأحاديث الصحيحة ان النبيﷺ رأى في الرؤيا بعض هذا الجزاء الذي ينتظر مرتكبي المعاصي . .

١ ـ سورة النجم ـ الآية ـ ١ ـ ٩ . . .

ولقد رآه نزلة أخرى . . وذلك رحمة من الله سبحانه وتعالى بعقول البشر . . لذلك جاء في شيء من الأشياء . . وقال : لماذا تجادلونه في هذا . . ؟ . . ولقد رأى من آيات ربه الكبرى . . فذلك أخباراً من الله سبحانه وتعالى . . وليست أخبار من محمد على . . حيث لم يقل محمد وانما الله قال . . والكبرى هنا عند المفسر ون حين يتكلمون يجعلونها وصفاً للآيات فهو قد رأى آيات ربه . . الآيات الكبرى العظيمة . . لكن التحقيق الذي يقبله الذوق السياقي . . أن قوله : لقد رأى من آيات ربه الكبرى . . أي أنه رأى الآية الكبرى من آيات ربه . . فكأن آيات الله

سبحانه وتعالى التي حدث عنها هي آيات من آيات وحسبها عظمة وعجباً أن تنسب إلى الله سبحانه وتعالى .. لكن .. هناك آية كبرى .. وهي التي تقف العقول فيها وقفة .. لأنها إذا كانت الآيات العادية وقفت هذه الوقفة .. فيا بالكم بها مع الآية الموصوفة من الله سبحانة وتعالى بأنها فلا الكبرى هي المفعول .. أي : لقد رأى الكبرى من آيات ربه .. فكأن والكبرى هي المفعول .. وليست وصف الآيات .. ولكن .. ولقد رأى من آيات ربه كلي .. ولقد رأى من آيات ربه كلي التي والأية الكبرى التي والأية الكبرى التي المي أعلى من هذه الآيات .. ؟ .. رأي والآية الكبرى التي الأرض .. كان يشاركه في هذه المراثي .. وفي السياء أيضاً كان معه في جبريل .. لكن في الآية الكبرى كانت المرحلة الأخيرة .. التي لم يقدر عليها جبريل .. لكن في الآية الكبرى كانت المرحلة الأخيرة .. التي لم يقدر عليها جبريل .. ولا أحد من الملائكة .. وقد انفرد رسول الله الله

وإذا نظرنا إلى قول الحق سبحانه وتعالى أيضاً . . وثم دنا فتدلى . . فكان قاب قوسين أو أدنى . . أنا شخصياً لست مع

المفسرين حين يفسرون ﴿ دنا﴾ . المدنون والداني . . جبريل . . والسبب ان جبريل مع محمد والسبب ان جبريل مع محمد والسبب ان جبريل مع محمد والسبب ان عبريل مع محمد والله والذي . . ؟ . . ذلك ملحظ دنا . . ؟ . . ذلك ملحظ آخر يعطينا أن الدنو . . ﴿ ثم دنا فتدلى ﴾ . . بشيء آخر . . من ربه . . أو ربه منه . . إيناس بما يكون من رؤيته للحق سبحانه وتعالى . . او من كلام الحق سبحانه وتعالى له . .

## ليس كمثله شيء(١)

#### سؤال:

هل إذا ذهبنا إلى القول بدنو الرسول الله سبحانه وتعالى أو دنو الله سبحانه وتعالى أو دنو الله سبحانه وتعالى منه . . . ألا يوجد معنى التجسد . . أو التحيز . . . والله سبحانه وتعالى منزه عن ذلك . . ؟ . . .

#### جواب :

نحن قد قلنا ان الله سبحانه وتعالى «موجود» . . وأنا «موجود» . . فهل وجود الله سبحانه وتعالى كوجودي أنا . . وأنا اعلم بأنني اتكلم مع الأخ رياض . . والله سبحانه وتعالى يعلم ذلك . . فهل علمي كعلم الله سبحانه وتعالى . . ؟ . . وأنا أوصف بأنني حي . . والله سبحانه وتعالى يوصف بأنه حي . . فهل حياة الله سبحانه عما يصفون كحياتسي أنا . . ؟ . . .

إذاً . . لماذا يفسرون أن دنو الله سبحانه وتعالى وتدليه . . أو دنو الرسول في وتدليه . . كدنوي أنا وتدليني . . وما دمنا قلنا : الرسول في وتدلين . . فاذا أوجد شيء لله سبحانه وتعالى مثله للبشر . . فلا بد أن نسبها إلى الأصل في سبحانه . . وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد وصف بأشياء مثل : ﴿ استوىٰ على العرش (٢) ﴾ . . ونحن لنا استواء أيضاً على الكرسي . . فلا نقول ان استواء الله سبحانه

١ ـ سورة الشورى ـ الأية ـ ١١ . . .

٧ - الاعراف ـ ٥٤ . . يونس ـ ٣ . . الرعد ـ ٧ . . الفرقان ـ ٥٩ . . . السجدة ـ ٤ ـ الحديد ـ ٤ . . .

وتعالى كاستوائي .. لأنني لم أقل ان وجوده كوجودي .. ولا علمه كعلمي .. ولا غناه كغناي .. ولا حياته كحياتي .. لماذا .. ؟ .. قالوا : لأن الدنو والتدلي من صفة الأجرام ... والله سبحانه وتعالى منزه عن الجرامية .. إذاً .. يجب أن ناخذ الفعل بالنسبة لفاعله .. وعلى فرض أن الله سبحانه وتعالى هو الذي دنيا فتدلى .. أليس الله سبحانه وتعالى ينزل إلى السهاء الدنيا كله ليلة كها في الحديث الشريف(۱) : فيقول : ﴿هل من تائب فأتوب عليه .. هل من مستغفر فأغفر له .. ﴾ .. فلا أتصور التنزل بأنه تنزل لتنزلي .. للذا .. ؟ .. لأنني عندي اطار عام وهو .. أنه سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء .. فاذا أوجد وصف لله سبحانه وتعالى .. ووجد وصف مثله للبشر .. فيجب أن أقرن الوصف بالله سبحانه وتعالى .. ووجد وصف وصفه كوصفي .. والله منزه عن أن تكون ذاتي كذاته .. وفعلي كفعله .. وصفاتي كصفاته .. فهو سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء ...

# أمثلة وصور

سؤال :

فضيلة الأستاذ محمد متولي الشعراوي . .

ومعناها . . ؟ . . ومن هم خطباء الفتنة . . ؟ . . نريد أن نعرف شيئاً عن كل ذلك . .

جواب:

ان منهاج الرسل دائماً أنهم يأتون من الله سبحانة وتعالى خالـق الانسان بقانون صيانة ذلك الانسان . . لأننا جميعاً مقتنعون بأن صانع

١ - دخل رسول الله الله المسجد فصلى فيه ركعتين وخرج بعدها فجاءه جبريل عليه السلام بإناء في خر وإناء من لبن . . . فاختار اللبن فقال جبريل : هديت الفطرة ولمو اخدت الحمر غوت أمتك . . .

الصنعة هو الذي يقرر قانون صيانتها . . وان صانع التلفزيون هو الذي يقرر قانون صيانته . . وكيفية استعماله وتشغيله . . إذا . . . فكل مصنوع صنعته من البشر هو الذي يضع قانبون صيانة المصنوع الذي صنعه . . وحيث أنه لم يوجد أحد يدعى أنه خلق الانسان . . إذاً . . فالانسان صنعته الله سبحانه وتعالى . . والله سبحانه وتعالى هو الـذي يحدد قانون صيانة ذلك الإنسان . . لأن الله لا يخلق خلقه . . وبعـ د ذلك يتدخل الخلق ليضعوا قانون الصيانة له . . هذه حالـة كحالـة أن أذهب أنا بالتلفزيون إلى الجزار لكي يصلحه لي . . لا فالذي يضع قانون صيانة الشيء هو الذي خلق . . ﴿ أَلا يعلم من خلق (١) ﴾ . . والذي يدلك على ذلك . . ان كل تشريع من تشريعات البشر ان احسن الظن برغبتهم في الخبير . . ورغبتهم في الاصلاح . . عرضة لأن يتغمير ويتبدل . . وأن يذهب ويجيء غيره . . ولا يبقى قانـون من قوانـين الوضع البشري إلا ببقاء السوط الذي يحميه . . فاذا ذهب السوط الذي يحميه انحل القانون بطبيعت. . فكأن وراء كل قانون بشرى قوة تحميه . . وحين تذهب هذه القوة . . يضمحل وأحب أن أقول للذين يقننون:

ان القوانين البشرية تقنى للنفس الإنسانية . . فهاذا عرفتم في النفس الإنسانية . . ؟ . . انتم تعرفون زاوية . . ! ! . . ولكنكم تجهلون زوايا . . ما هي النفس الانسانية . . ؟ . . مي ليست بطن ومعدة فقط . . وهي ليست وجداناً فقط . . وهي ليست وجداناً فقط . . انها ملكات متعددة . . وأنتم إلى الآن لا تعرفون عدد هذه الملكات . . فكيف تقننون لشيء لا تعرفونه . . .

١ \_ سورة الملك \_ الآية \_ ١٤ . . .

إذا . . ان المقننون يعرفون شيئاً فيقننون له . . ويتركون الملمكات الأخرى النفسية جائعة . . وهنا ماذا يحدث للإنسان المشتمل على كل هذه الملكات . . ؟ . . وفيه ملكة شبعة . . وملكات جائعة . . لا بد أن يحصل التمزق والقلق النفسي له . . والدليل على ذلك مثلاً : الجماعة الذين يعتبرون النظام الاقتصادي هو كل شيء في الدنيا كالسويد . . التي هي بالاحصائيات أرقى دولة في مستوى المعيشة . . فالفرد فيها مرفه رفاهية عالية جداً . . ومع ذلك ففي هذه الدولة الراقية أعلى نسبة انتحار بين شبابها . علاوة على أمراضهم العصبية والجنونية . . الخ . . وهذا دليل على أنه ليست المعدة هي كل شيء . . ولا الماديات هي كل شيء . . فهناك ملكات جاثعات في هذه النفوس . و إلا فها الذي يدعو الانسان فهناك ملكات جاثعات في هذه النفوس . و إلا فها الذي يدعو الانسان وهو بحد ذاته لا يعرف مصدره . . ! ! . . ولا يعسرف طريقاً لعلاجه . . ! ! . . ولا يعسرف طريقاً يقننوا لها . . وان قننوا لها فتقنين جاهل بها لم يخلقها . . ! . . فلم

إذاً .. فالذي يخلق الشيء هو الذي يقنن له .. وعلى ذلك .. فالحق سبحانه وتعالى هو المذي خلق الخلق وهو المذي خلق النفس البشرية .. وهو الذي يقنن لها .. وقد جاء الرسل لتنظيم حركة الحياة في ذلك الانسان .. وبقانون صيانته .. وما دامت هذه هي مهمة الرسل عليهم الصلوات والسلام .. وهم بدورهم سيتعرضون لقوانين اقتصادية وسياسية وعملية واجتاعية وخلقية .. وسيتعرضون لأشياء كثيرة منها القوانين التعبدية .. وفي القانون التعبدي الذي يقول فيه الله سبحانه وتعالى .. تقرب إلى بكذا .. وليس للعقل مجال فيه .. لأن الله سبحانه وتعالى .. تقرب إلى بكذا .. وليس للعقل مجال فيه .. لأن الله

١ - راجع كتاب فضائح القرن العشرين تجد الانحلال الذي أصاب العالم المتقدم . . .

سبحانه وتعالى يقول لك . . تقرب إلى بأن تصلي خمس صلوات بشكل غصوص . . ولكن في القوانين الأخرىٰ التي تتعلق بنظام المجتمع . . سياسة أو اجتماع . . . أو . . . إلى آخرة . . فناقشها ما شئت بعقلك . . وقارنها بأي قانون اقتصادي في العالم . . وستجد ان القوانين التبي وضعها الاسلام لزوايا الحياة الاجتاعية هي المتفوقة وهي ذات السبق . . ففي كل التبعديات . . لا مجال للعقــل ويجـب التقــرب لله سبحانه وتعالى بما يريد . . أما ما عدا التبعديات فناقشها بعقلك . . وقارنها بأرقى المستويات وستجد السبق والتمييز لها . . مع الشمول والاستيعاب . . والدليل على ذلك أن الأشياء التي كان أعداء الاسلام يأخذونها على الاسلام حِينها كانوا يعدلون قوانينهم . . كان القانون بعد تعديله يلتقي مع وجهة نظر الاسلام إذا كان القانون سليًا . . فمثلاً كانوا ثاثرين على الاسلام في مسألة الطلاق . . وبعد ذلك انتهوا في ايطاليا وفي بعض الدول الأخرى إلى أن الحل السليم والوحيد لمشكلات أسرية مستعصية هو ﴿إباحـة الطـلاق﴾ . . وذلك لأنهـم وجـدوا شرور عدم الطلاق أكثر . . ولذلك فهم حكما يرتقون . . أو يستنيرون . . أو تعذبهم هذه الحياة بواقعها . . يعودون بشكل مباشر إلى قانون الاسلام . . ومثلاً . . ان أمريكا نعرف انها صرفت ولا زالت من أجل عاولة تحريم أو تخفيف شرب الخمور ملايين الدولارات . . والاسلام جاء من أول خطواته فحرمها . . وتعدد الزوجات الذي جعلوه عيباً من عيوب الاسلام . . هم الآن يبحثون في ضمه لقوانينهم لأنه يعتبر أفضل من النظام الموجود لديهم . . والقوانين الاقتصادية أيضاً . . إذا نظرت إليها . . ووجدتها ترقى . . فستجدها في رقيها تلتقي مع نظرية الاسلام . . فالاسلام جاء من أقصر طريق . . لماذا . . ؟ . . لأنه

تقنين من يعلم . . من خلق . . وهو تقنين خالق الانسان . . وهو الذي أرسل ذلك التنظيم . . .

حين يأتي الله سبحانه وتعالى بالتنظيم . . نجد فيه أشياء نسميها نحن في الوسائل التربوية الآن وسائل ايضاح . . ووسائل الايضاح هذه . . تنقل الكلام النظري إلى كلام عملي . . ومعنى وسائل الايضاح أنها أمر مادي . . عملي . . يرينا صدق القضية النظرية . . فاذا قلت الحرارة تمددت الأجسام . . فلكي نثبت ذلك لا بد أن نوضحه بشكل عملي . . مثال على ذلك :

نأتي بحلقة معدنية وغر بها الكرة . . وسنجد أن الكرة تمر من الحلقة بسهولة . . ولكن لو سخنت الكرة . . وحاولنا بعد ذلك إدخالها في الحلقة المعدنية . . لن تدخل . . ! . . لماذا . . ؟ . . لأن حجم الكرة قد تمدد بالحرارة . . هذه هي وسيلة ايضاح قد بينت لنا هذه المسألة النظرية . . .

والدين يأتي بتشريعات . . فالرسول على رأى في هذه المراثي أشياء . . . وهذه الأشياء تعطى له واقع الأوامر المنهجية التي أتي بها التكليف . . فأول شيء يعرضه لنا . . مسألة (الفطرة . . وتغيير الفطرة . . وقد عُرض على رسول الله على كأس من اللبن . . وكأس من الخمر . . فاختار عليه الصلاة والسلام كأس اللبن . . وهنا . . قال له جبريل : (هديت إلى الفطرة ) . . ولنتساءل . . ما معنى هديت إلى الفطرة . . ؟ . . كأن الفطرة بطبيعتها نقية . . لأن اللبن الذي نشر به مثلاً من البهائم لا صنعة للانسان فيه أبداً . . ! ! . . إذ أننا نشر به مثلاً من البهائم لا صنعة للانسان فيه أبداً . . ! ! . . إذ أننا نشر به كها ينزل . . فهذه هي الفطرة . . لكن في الخمر . . نحن ناخذ رزقاً من الرزق الحسن - عنب - وبعد ذلك نأتي

الفطرة

فنتلفه حين نخمره ونجعله ينتن ويتحلل .. إذاً .. نحن قد أخرجناه عن فطرته .. لذلك حينا يعرض القرآن ذلك يأتي بالحيثيات .. : كان العرب يشربون الخمر(۱) ويقولون .. (سكر) .. يقول في كتابة العزيز : ﴿ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ﴾ . صحيح انهم يأخذون منه ﴿سكراً ﴾ . ﴿ ورزقاً ﴾ . انظر إلى الدقة في ﴿ورزقاً حسناً ﴾ . فحينا جاء بالرزق وصفه بالحسن . وفي السكر سكت عنه لانه غير حسن . ولو قال : ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً أحسن .. لكان السكر أصبح فيه شيء من الحسن .. لكنه أتى بكلمة ﴿حسناً ﴾ .. حتى تكون مقابلة للقبح ..

وليك من الرئيس الله المنطقة والمنطقة و

<sup>1 -</sup> لقد كانت الخمر والميسر والانصاب والازلام من معالم حياة الجاهلية . ولقد سبق هذا التحريم القاطع مراحل وخطوات في علاج هذه التقاليد الاجتاعية المتغلغلة في حياة الجاهلية والمتلبسة في نفوسهم . وان أول مرحلة في علاج هذه الأفات الخطرة كانت في سورة النحل . . ومن ثمرات المتخيل والاعناب تتخذون منه سكراً أو رزقاً حسناً . . والمرحلة الثانية في سورة البقرة يسألونك عن الخمر والميسرقل فيها إثم كبير ومنافع للناس واثمها أكبر من نفعها . وأما المرحلة الثالثة كانت في سورة النساء . يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وانتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون . والصلوات الخمسة معروفة بضيق الوقت بينها . وفي هذا تضييق لفرص مزاولة شرب الخمور . وعلى المسلم أن يصلي صلاته في أوقاتها . ولقد كانت عادة شرب الحمور في الجاهلية . صباحاً تسمى صبوحية . وبعد العصر أو المغرب . وفي شرب الخمو وخاصة ذاك المغامر الذي خسر أمواله مع طرف آخر لا بد أن يمتلء حقداً عندئذ تقع الخلافات والجراثم . . المخ . . وهذه الغاية التي تنج عن شرب الحمور . . وأما الأنصاب والازلام فهي وميلة من الوسائل التي تبعد الانسان عن الحق والهداية والايمان والصراط المستقيم . .

إذاً . . إن قول جبريل عليه السلام لسيدنا رسول الله ﷺ ﴿ مديت الفطرة . . أي : : أنك لم تأخذ حاجة من حاجات الله سبحانه وتعالى وأدخلت عليها عملية افساد . . خذ الحاجـة وأدخـل عليهـا عملية اصلاح . . كاللحم النيء مثلاً إنضاجه . . والخضار أيضاً طهيه . . لكن أن تأخذ عنباً وتضعه في برميل يتعفن ويتخمر . . فكأنك اخرجته عن طبيعته . . وعن فطرته . . ان ذلك معنى : ﴿ هديت الفطرة ﴾ . . وَلَمَاذَا هَذَا المُرْثَى . . ؟ . . قالوا : لأن العقل هو منفذ التكليف من الله سبحانه وتعالى والخمر جاءت لتستر العقل . . لأن المدخل الى الله سبحانه وتعالىٰ هو العقل التكليفي . . فالمجنون لا يكلفه الله سبحانه وتعالىٰ . . لأن آلة الاختيار بين البديلات معطلة . . ومعنى عقل . . أن يختار بين بديلات . . فاذا كان أمر لا بديل له . . فلا عمل للعقل فيه . . وما دام وجد الاختيار بين البديلات فلا بدأن يكون العقل موجوداً سلماً ومقاييسه صادقة وذلك حتىٰ تختار البديل وهـ و ﴿ الخـير ﴾ . . ولا تختـار البـديل ﴿الشر﴾ . . يأتمى الانسان إلى منساط التكليف له من الله سبحانه وتعالى . . وبعد ذلك يشرب الخمر ليستر عقله . . فكأنه عمد الى النعمة الكبرى . . ومنفذه إلى الأيمان بالله سبحانه وتعالى . . ومنفذه للتكليف عن الله سبحانه وتعالى يعطلها . . وكل المراثي التي بعدها . . والتي تستلزم وجود العقل التكليفي فيها . . فالجهاد والزكاة والصلاة كل هذه فرائض لها شرطها . . وهو وجود العقل التكليفي . . فكأن الحق سبحانه وتعالىٰ أراد بالمنظر الأول أن يقول أن الفطرة طبيعتها سليمة . . إذا . . لا تفسدوها أنتم بتصرفاتكم . . هذا اللبن تابع الفطرة . . والخمرة أنتم

مفسدة . . وإلى ماذا وجهتموها . . إلى منفذ التكليف من الله سبحانه وتعالى وهو العقل . . .

وناتي إلى الحق سبحانه وتعالى الذي يقول لنا . . أنا قد خلقت لك هذا العقل حتى تختار به بين البديلات . . فاذا أتيت أنت وسترته بالخمر . . فتكون رددت على الله سبحانه وتعالى نعمته الكبرى عليك والتي قد تميزت بها عن الحيوان . . .

وبعد ذلك مثلاً نجد منظراً آخر . . وهذا المنظر الآخر انه وجد قوماً يزرعون ويحصدون في وقتها وتتكرر هذه العملية عدة مرات . . فسأل جبريل من هؤلاء . . ؟ . . قال : المجاهدون في سبيل الله المجانه وتعالى . . لأن الجهاد في سبيل الله سبحانه وتعالى هو الوسيلة الناقلة لهدى الله سبحانه وتعالى إلى خلق الله سبحانه وتعالى . . فالجهاد في سبيله هو الانسياح بالدعوة المنهجية التي جاءت من الله سبحانه وتعالى إلى القوم كي يهتدوا إليها . . فلا بد لهؤلاء المجاهدين أن يكون لهم ثمرات القوم كي يهتدوا إليها . . فلا بد لهؤلاء المجاهدين أن يكون لهم ثمرات متعددة . . ؟ . . لأنهم يجودون بأموالهم . . ويجودون بأرواحهم . . فالذي يجود بماله وبروحه عند الله بأموالهم . . ويجودون بأرواحهم . . فالذي يجود بماله وبروحه عند الله

سبحانه وتعالى . . نجد الله سبحانه وتعالى يخلف عليه خلفاً يناسب قدرته في العطاء . . فلا بد من تجدد في العطاء . . فلا بد من تجدد ثوابه . . فكلما جاهدت في سبيل الله . . وبعد ذلك تنشر الدعوة بجهادك في سبيل الله سبحانه وتعالى . . فلك ثواب من هدى بها باستمرار . . .

إذا . . ان الله تعالى يؤنسني بالأمر المادي . . ولـذلك . . فاذا جدت أيها المجاهد بمالك ودمك . . فذلك كله عند الله سبحانه وتعالى يجود . . وإذا كانت الأعمال بنتائجها(١) . . فنتيجة هذا هو النفع العام

١ ـ عن أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى بن رياح بن عبد الله بن قرط بن رزاح بن عدي بن كعب بن لؤي بن غالب القرشي العدوي رضي الله عنه . . قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : إنما الأعمال بالنيات . . وانما لكل إمرىء مانوى . . فمن كانت هجرته لدينا يصيبها أو إمرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه . . ﴾ . . متفق في صحته . . رواه إماما المحدثين أبو عبد الله عمد بن اسهاعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبه الجعفي البخاري . . وأبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري رضي الله عنها في كتابيهها اللذين هما أصح الكتب المصنفة . . .

لك . . .

إذاً .. يجب ان تقيس الدنيا بعمرك أنت فيها .. فعمرك هو عمرك . فاذا كان متوسط عمر الانسان «٢٠سنة» أو «٧٠سنة» . فاذا ضحى الانسان بهذه السنين ماذا تكون النتيجة .. ؟ .. النتيجة أنني سأضحى بشيء محدود . . لكن في غاية غير محدودة وهي الأخرة . . هذه هي أول مقارنة . . ألما ثانياً فكقول : ان السبعين سنة ليست متيقنة . . فقد يموت الانسان وهو صغير . . فوجود الحياة الدنيا غير متيقن لكن الأخرة متيقن وجودها . . هذه هي المقارنة الثانية . . وأما نعيمي في

. . . 1 £

الدنيا

١ ـ سورة آل عمران ـ الأية ـ ١٤ . . .

دنياي فعلى قدر من . . ؟ . . انه على قدر امكانياتي . . وعلى قدر تصوراتي في النعيم . . أما نعيمي في الآخرة فعلى قدر امكانيات الحق سبحانه وتعالى . . . وتصوراته في النعيم . . .

إذاً . . حينها نأتي ونقارن عمر الدنيا بعمر الانسان . . سنجد ان المقارنة ليست في صف الدنيا . .

٦ إذاً . . محدود هنا . . وغير محدود في الآخرة . . .

﴿ غير متيقن هنا . . ومتيقن في الآخرة . . . ﴿ النعيم على قدر امكانيات ﴿ النعيم على قدر امكانيات ﴿ النعيم على قدر امكانيات

الله . . .

فاذا كانت الدنيا عجوز . . ولم يبق منها إلا هذا ولو بالنسبة لكل انسان . . فما الذي يجعلني أجعل الدنيا هي كل همي . . ؟ . . هذا هو المنظر الذي رآه رسول الله ﷺ . . .

هناك منظر آخر . . أن الرسول على رأى أن هناك أناساً والمقص يقص شفاههم وألسنتهم . . لماذا . . ؟ . . قالوا : لأن الشفاه واللسان هما الأداتان اللتان يتعاونان في إخراج الكلام . . فقال له : من هؤلاء يا جبريل : قال : هم ﴿خطباء الفتنة ﴾ . . !! . . ومن هم خطباء الفتنة ٥٠ . . !! . . ومن هم خطباء الفتنة ٥٠ . . ؟ . . . قال : الذين يقولون مالا يفعلون . . فالسنتهم

١ - ورد في بعض روايات قصة الاسراء والمعراج أخبار عن رؤية النبي جزاء طائفة من مرتكبي المنافب والكبائر وعقابهم - ولم يتبسر إنا بعد تحقيق هذه الأخبار . . ولكن لقد ورد في الأحاديث الصحيحة أن النبي رأى في الرؤيا بعض هذا الجزء الذي ينتظر مرتكبي المعاصي وتعمياً للفائدة نذكر الحديث الذي ورد في ذلك . . .

عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال : كان رسول الله على عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال : ﴿ هَلَ رَائِي أَحَدُ مَنْكُمْ مَنْ رؤيا . . ؟ . . ﴾ . . فيقص عليه من شاء أن يقص . . وإنه قال لنا ذات غداة : إنه أتاني الليلة آتيان . . وإنها قالا لي : انطلق . . وإني انطلقت معها . . وإنا \_\_\_\_

== أتينا على رجل مضطجع . . وإذا آخر قائم عليه بصخرة . . وإذ هو يهوي بالصخرة لرأسه فيثلغ رأسه . . فيتدهده الحجر ههنا . . فيتبع الحجر فيأخذه . . فلا يرجع إليه حتى يصح رأسه كما كان . . ثم يعود عليه فيفعل به مثل ما فعل المرة الأولى . . ! ! . . قال : قلت لهما : سبحان الله . . ما هذا . . ؟ ؟ . . قالا لي : انطلق . . انطلق . . فانطلقنا فأتينا على رجل مستلق لقفاه . . وإذا آخر قائم عليه بكلوب من حديد . . وإذ هو يأتي أحد شقي وجهه فيشرشر شدقه الى قفاه . . ومنخره الى قفاه . . وعينه إلى قفاه . . ثم يتحول الى الجانب الآخر . . فيفعل به مثل ما فعل بالجانب الأول . . فيا يفرغ من ذلك الجانب حتى يصح ذلك الجانب كما كان . . ثم يعسود عليه فيفعسل مشل ما فعسل في المرة الأولى . . ! ! . . قال : قلست : سبحسان الله . . ! ! . . ما هذا . . ؟ . . قالا لى : انطلق . . انطلق . . فانطلقت فأتينا على مشل التنور . . فأحسب أنه قال : فاذا فيه لغط . . وأصوات . . فأطلعنا فيه . . فاذا فيه رجال ونساء عراة . . وإذا هم يأيتهم لهب من أسفل منهم . . فاذا أتاهم ذلك اللهب ضو ضؤءا : . قلت : ما هؤلاء . . ؟ . . قالا لي : انطلق . . انطلق . . فانطلقنا فأتينا على نهر حسبت أنه كان يقول : أحمر مثل الدم . . وإذا في النهر رجل سابح يسبح . . وإذا على شط النهر رجل قد جمع عنده حجارة كثيرة . . وإذا ذلك السابح يسبح ما يسبح . . ثم يأتي ذلك الذي قد جمع عنده الحجارة . . فيفغر له فاه فالقمه حجراً . . فيسبح ثم يرجع إليه . . كلما رجع إليه ففغر له فاه فألقمه حجراً . . قلت لهما : ما هذان . . ؟ ؟ . . قالا لي : انطلق . . انطلق . . فانطلقت فأتينا على رجل كريه المرآة \_ أو كأكره ما أنت راء رجلاً مرأى \_ فإذا هو عنده نار يحشها ويسعى حولها . . قلت لهما : ما هذا . . ؟ . . قالا لي : انطلق . . انطلق . . فانطلق فأتينا على روضة معتمة فيها من كل نور الربيع . . وإذا بين ظهري الروضة رجل لا أكاد أرى رأسه طولاً في السهاء . . وإذا حول الرجــل من أكثــر ولــدان ما رأيتهــم قط . . ! ! . . قلــت : ما هذا . . ؟ . . وما هؤلاء . . ؟ . . قالا لى : انطلق انطلق . . فانطلقنا فأتينا إلى دوحة عظيمة لم أر دوحة قط أعظم منها ولا أحسن . . قالا لي : أرق فيها . . فارتقينا فيها الى مدينة مبنية بلبن ذهب ولبن فضة . . فأتينا باب المدينة . . فاستفتحنا . . ففتح لنا . . فدخلناها . . فتلقانا رجال . . شطرٌ من خلقهم كأحسن ما أنت راءٍ . . وشطر منهم كأقبيح ما أنت راءِ . . ! ! . . قالا لهم : اذهبوا فقعوا في ذلك النهر . . وإذا هو نهر معترض يجبري كأن ماءه المحض في البياض . . فذهبوا فوقعوا فيه . . ثم رجعوا إلينا قد ذهب ذلك السوء عنهم . . فصاروا في أحسن صورة . . قال : قالا لي : هذه جنة عدن . . وهـذا لا منزلك . . فسها بصرى صعداً . . فاذا قصر مثل الربابة البيضاء . . قالا لى : هذاك منزلك . . ؟ . . قلت

دعوة . . هم خطباء الفتنة فيها . . يقولون كلاماً يسمعه الناس . . ولهم فعل يخالف ما يقولون . . فيقارن الناس فعلهم بقولهم . . فيعلمون أن هناك كلاماً يقال . . وفعل يفعل . . وإذ انفصلت الكلمة عن السلوك . . انقلبت المناهج كلها . . فاذا جلست أشرح لابني مضار الكذب وأحدثه عن الصدق يومياً . . فاذا جئت في يوم وطلبني شخص فأنا بالبيت وكان ردي عليه بأنني غير موجود . . هذا الفعل يهدم كل شيء من قولي . . وبعد ذلك يستقر في وجدان الابن . . .

إذاً . . ان هناك كلاماً يقال . . وفعلاً يفعل . . وبذلك انفصلت الكلمة عن السلوك . . وأيضاً . . ان خطباء الفتنة هم الذين يبررون للناس تصرفاتهم . . فيجعلون الدين مبرراً لتصرفاتهم . . بمعنى : ان التصرف يكون أولا . . ثم يطلبون له مبرراً من الدين . . والدين ليس تبرير . . ولكنه دين تدبير للمسائل . . هو الذي يدبر الأمر أولاً . . فلا

اکلنب الزن مالای اید لایم من خلطور

الصالح بالمربة

رواه البخاري

تقول أن المجتمع حلت به البلوى . . وبعد ذلك تحاول من الدين أن يجد لك حلاً لبلاء المجتمع . . فكأنك ستهبط بمنهج السهاء إلى الأرض . . والمفروض أن منهج السهاء جاء ليرفع الناس إلى مستواه . . ولذلك تجد في كل كلام الله سبحانه وتعالى الدعوة إلى السمو . . .

ماذا يقول: ﴿قل يا أهل الكتاب تعالوا﴾ (١) . . ﴿تعالوا﴾ منا معناها: أقبلوا . . نعم هي تحمل هذا المعنى . . لكن ﴿تعالوا﴾ هنا معناها ارتفعوا إلى المستوى الأعلى لتأخذوا المنهج من الله سبحانه وتعالى . . لا تتركوا أنفسكم في حضيض بشريتكم . . ولا في حضيض مدنيتكم . . .

إذاً . . ان خطباء الفتنة هم الذين يقولون مالا يفعلون . . أو هم الذين يبررون لكل منحرف انحرافه . . .

١ ـ قل يا أهل الكتاب . . جاءت في القرآن الكريم في كل من السور الأتية ذكرها وضمن ستة
 آيات . . آل عمران ـ ٦٤ ـ ٩٨ ـ ٩٩ . . . وسورة المائدة ـ الأياب . . ٩٩ ـ ٦٨ ـ ٧٧ . . .

قل: يا محمد قل لهم: يا أهل الكتاب لم تحاجون فيا ليس لكم به علم . . ؟ . . والله يعلم وأنتم لا تعلمون . . وهذا معناه مجابهة أهل الكتاب بحقيقة موقفهم السلبي . . الذي يدارونه بمظهر الايمان والتدني . . بينا هم في حقيقتهم كفار . . فهم يكذبون بآيات الله القرآنية . . ومن يكذب بشيء من الكتاب فقد كفر بكتاب الله سبحانه وتعالى كله . . فحقيقة الدين واحدة . . وهم يدركون بأن ما جاء به محمد على حق لامراء فيه . . وما عليهم إلا السمو والارتفاع لرؤية الحقيقة . . والسمو والاتفاع لا يكون بأجسادهم بل بأفكارهم التي توصلهم الى الحق والحقيقة وتكشف لهم البواعث التي تدفعهم إلى الضلال والتكذيب والاشراك بما انزل من عند الله سبحانه وتعالى . . إذا . . ارتفعوا سمواً بأفكاركم ولا تتخذوا هذا الدين خاتم الأديان بارادة الله وقد تممه نعمة على البشرية لا تتخذوه حزواً ولعباً . . واتقوا الله سبحانة وتعالى ان كنتم تعقلون . . ولكن قاتل الله الحسد الكامن . . والعراء الباطن الذي تغلغل في نفوسكم . . وما الله بغافل على خبايكم وسبجازيكم على ما تعملون . . .

مثال: يأتي مثلاً في الربا(۱) . . ويبرره أحدهم . . ولكن . . نحن نقول له : ان منهج الله لا يهبط الى مستوى فعـل البشر . . وإلا فسيكون المجتمع البشري هو الذي يقنـن . . وبعـد ذلك نهبـط بمنهـج السهاء الى مستوى تقنين الأرض . . .

#### **A A A**

 ١ - الربا: تعريفه في اللغة «الزيادة» والمقصود به زيادة رأس المال.. وأما حكمه فهو محرم في جميع الأديان السياوية . . ومحظور في اليهودية والمسيحية والاسلام . .

جاء في العهد القديم ما يلي : إذا أقرضت مالاً لأحد من أبناء شعبي فلا تقف منه موقف الدائن . . لا تطلب منه ربحاً لمالك . .

سفر الخروج آية ٧٥ ـ فصل ـ ٢٢ . . .

وجاء في العهد الجديد أيضاً ما يلي :

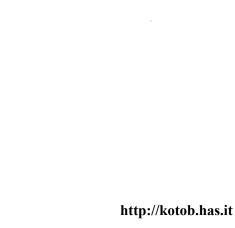
إذا اقرضتم لمن تنتظرون منه المكافأة . . فأي فضل يعرف لكم . . ؟ . . ولكن افعلوا الخيرات واقرضوا غير منتظرين عائدتها . . وإذن يكون ثوابكم جزيلاً . . انجيل لوقا آية ٣٤ \_ . ٣٥ ـ فصل ـ ٦ . . .

ولقـد اتفقـت كلمـة رجـال الكنيسـة على تحـريـم الربـا تحريمـاً قاطعـاً استنـــاداً إلى هذه النصوص . . .

ويقول اسكوبار: ان من يقول ان الربا ليس معصية يعد ملحداً خارجاً عن الدين . .

ويقول الأب بوتي : ان المرابين يفقدون شرفهم في الحياة الدنيا . . وليسوا أهلاً للتكفين بعد موتهم . . .

والقرآن الكريم تحدث عن الربا في عدة مواضع مرتبة ترتيباً زمنياً ولقد لعن الله سبحانه وتعالى كل من اشترك في عقد الربا . . فلعن الدائن الذي ياخذه . . والمستدني الذي يعطيه \_ والكاتب الذي يكتبه . . والشاهدين عليه . . . وروى البخاري ومسلم وأحمد وأبو داود والترمذي عن جابر بن عبد الله رسول الله على قال : لعن الله آكل الربا . . . ومؤكله وشاهديه وكاتبه . . .



# المراثي والصور

#### سؤال :

نرجو أن نبدأ من حيث انتهينا فيا سبق . . وهو موضوع المراثي أو الصور التي شاهدها رسول الله على أن رحلة الاسراء . . وهل يمكن أن

يحدثنا فضيلة الشيخ على بعض هذه الصور من تخيير الرسول ﷺ بين الخمس واللبسن . . ؟ . . واختياره الفطسرة \_ ! ! . . حيث اختسار اللبن . . ثم المجاهدون . . والصور التي تبين ثواب المجاهدين في سبيل الله سبحانه وتعالىٰ . . وكذلك خطباء الفتنة . . وقد بقيت أيضاً صور أخرى . . كما بقيت بعض الموضوعات التي تتعلق بالصلاة . . وفرضها في المعراج . . والأنبياء الذين قابلهم سيدنا رسول الله ﷺ . . ولقد قلنا أن هذا الموضوع مهم جداً . . وقد يكون خطيراً . . وارى أن البعض يجب أن يناقشه . . وعلى سبيل المثال موضوع أن أغلبية الأنبياء اللذين قابلهم رسول الله ﷺ هم من أنبياء بني إسرائيل . . ونخص بالـذكر ما زعمه البعض من أن تردد الرسول على بين موسى وبين ربه عز وجل . . ونصيحة موسى عليه السلام لسيدنا محمدﷺ وهي الطلب من الله سبحانه وتعالى في تخفيف الصلوات الخمسين التبي فرضت حتى أصبحت خمس صلوات وهل لك يا فضيلة الشيخ أن تحدثنا عن ذلك باسهاب حيث يظن البعض ان هذا يعنى نوعاً من الوصاية من سيدنا موسى عليه السلام على أمة محمد ﷺ . . هذه بعض الموضوعات التي رجونا أن نناقشها وحبذا أن نبدأ بموضوعنا الأول عن بقية المراشي سواء ما يتعلق منها بالمال أو العرض أو التكليف . . وبالصلاة وما سوى ذلك . . .

### جواب :

بسم الله الرحمن الرحيم . . والحمد لله الذي هدانا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله سبحانه وتعالى . سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا . . . وصلى الله على سيدنا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين . . .

وبعد فقد انتهينا في الكلام السابـق إلى ما انتهينـا إليه من عرض بعض المراثي التي أريها رسول الله ﷺ في الأسراء . . أو رآهاﷺ في المعراج . . وفهمنا الاراءة والرؤية في سياق ونطاق سبحانية الحق . . وسبحانية الحق التي تتنزه في الله وذاته . . وتتنزه في فعل الله . . وتتنزه في صفات الله سبحانه وتعالى . . وبعد ذلك عرضنا لبعض المراثي . . وقلنا ان هذه المراثى جعلها الله سبحانه وتعالى كوسيلة الايضاح بالنسبة لبعض الأمور العظيمة التي تتعلق بالدعوة وبدأناها بأمر الفطرة . . لأن التدين أو الاسلام أو معيشة الحق هو دين الفطرة . . وكل ما يطرأ في دين أو غفلة مما يكون في صناعة البشر وافسادهم كما يفسدون العنب فيجعلونه خراً . . وبعد ذلك تكلمنا عن الانسياح بدعوة الفطرة في الجهاد . . ثم تكلمنا عن عمر الدنيا . . وهو الموضوع الذي يشغل كثيراً من الناس في حياتهم . . وبعد ذلك تأتي المراثي الأخرى . . وهي مركزة حول معاني تتعلق بالمال . . وتتعلَّق بالأعراض . . وتتعلق بالكلمة . . أما الـذي يتعلق بالمال . . فإن الحق سبحانه وتعالى عرض على رسول الله ﷺ آية . . هذه الآية أنه رأى قوماً يسبحون في بحر من دم . . ثم مع ذلك يلقون الحجارة . . فسأل عنهم أخاه جبريل . . فقـال : هؤلاء آكلـة

الربا

الربا - والصورة الرمزية . . في أنهم يسبحون في بركة من الدم . . والدم يفيد وينفع حين يكون سارياً في شرايينك وأوردتك . . ولكنه حين يخرج ويصبح شيئاً ثقيلاً يثبط من يسبح فيه . . فلم يعد له فائدة . . فالـذي يسبح في بركة من الدم . . ومع ذلك يلقم الحجارة فكأنه نقل الأوضاع . . والمفروض أن الدم ينفع في جوفه . . لا أن يسبح فيه . . ومع ذلك يلقم الحجارة . . إذا . . 'لم يغنه الدم الـذي يسبح فيه على غذائه الأساسي . . بل هو قد استعاض عن الغذاء الأساسي وهو الدم بأن يلقم الحجارة . . وذلك أمر طبيعي . . لأن ما معنىٰ المراباه . . المراباه أن تستغل فرصة عدم معدوم . . وفقر فقير لتزيد أنت من مالك . . معنى ذلك أنك قد جعلت نفسك كل شيء . . وجعلت أنانيتك في الانتفاع هي كل شيء . . لماذا . . ؟ . . لأن الحق سبحانه وتعالى حينا جعل الأرض مباحة لجميع الناس يعملون فيها طاقاتهم المخلوقة لله سبحانة وتعالى . . بعقولهم المخلوقة لله . . أي . . انك تكدح في المادة المخلوقة لله بالفكر الذي خلقه الله . . وبالقوة والطاقة التي خلقها الله . . فلا أقل من أن تجعل الله مضارباً معك . . بمعنى أن لله رأس المال . . ولك أنت العمل . . وأنت ليس لك عمل . . أنت فكر تخطط به من فعل الله . . وأرض تحصد فيها من خلق الله . . وطاقة وقوة تعمل بها من خلق الله . . . وبعد ذلك تكتسب شيئاً . . لا أقل من أن تتصدق على المعدم اللذي لا يجد القوة التي يعمل بها . . أو الذي لا يجد المجال ليعمل به . . أو الذي لا يجد الفكر ليخطط . . لا أقل من أن تعطيه شيئاً من مال الله سبحانه وتعالىٰ الذي آتاك إياه . . فكونك تستغل ضعف المعـدم وفقـره لتزداد أنت شيئاً من الغنيٰ . . هذا هو الظلم الفاحش . .

إذاً . . ان الله سبحانه وتعالى ضرب مثلاً حتى يبين للناس أنهــم

بعملهم هذا لن يستفيدوا منه شيئاً . . وأنهم سيكدسون دماء لا لتجري في عروقهم . . ولكن ليسبحوا فيها . . فانظروا من يسبح في دم . . ما فائدته منه . . ومع ذلك في غذائه الحقيقي يلقم الحجارة . . هذه صورة من صور الربا التي عرضها الله سبحانه وتعالىٰ . . .

وبعد ذلك تكلم عن الأعراض . . والأعراض هي المادة الشهية الحلوة لكثير من خلق الله سبحانه وتعالى . . والناس مشغولون باثنين . . بالأموال يجبون أن يجمعوها . . وبأعراض الناس ليأكلوها . . إذا فالمال والعرض هما موضوع الفساد في الأرض . . والحق سبحانه وتعالى عرض مسألة الأعراض . . ومن العجيب ان الغيبة التي تعرض لها الحق سبحانه وتعالى في إراءته لرسولﷺ . . لقد رأى ثلاث صور . . رأى مرة قوماً لهم أظفار من نحاس يخدشون بها وجوههم . . فسأل عنهم . . فقيل : الذين يغتابون الناس . . ورأهم مرة أخرى يأخذون قطعاً من لحومهم فيأكلونها . . ورآهم مرة ثالثة يأخذون لحمأ منتنأ من الناس فيأكلونه . . فعرضها في ثلاثة مراثى . . هذه المراثى كانت لتضخيم فظاعة هذا الجرم . . وهو أن يغتاب الانسان أخاه الانسان . . ﴿ فِي عرضه ﴾ وبعد ذلك كونه ميتة بمعنى أنه لوكان حياً . . كان يمكنه أن يدافع عن نفسه . . ولكن : ي لجبنه وضعفه جعله كالميت الـذي لا يستطيع أن يدافع عن نفسه . . وبعد ذلك عرض الحق سبحانه وتعالىٰ لنا صورة أخرىٰ . . وهي : صورة الزنا . . تلك الصورة البشعة . . عرض الله سبحانه الح ١٠ وتعالى عليه شيئاً . . قوم أمامهم لحم طيب . . يتركون هذا اللحم الطيب . . ويذهبون إلى لحم خبيث منتـن غـير ناضـج . . فسـأل عن ذلك . . فقال : الرجل تكون عنده المرأة من الحلال . . فيتركها

لغيه

ويذهب الى المرأة الحرام . . أو المرأة يكون عندها الرجل في الحلال . .

فتدعه عنه . . وتذهب الى الرجل من الحرام . . .

وأيضاً صورة أخرى . . وهي صورة الكلمة يقولها الانسان . . ونحن نسمع في الأدب . . فأنا ان لم اتكلم بالكلمة ملكتها . . وان تكلمت بها ملكتني . . فحين اتكلم بها لا أقدر على ردها ثانية . .

كذلك عرض الحق سبحانه وتعالى هذه الصور . . فوجد ثوراً عظياً قد خرج من حجر . . ويريد ذلك الثور أن يدخل ذلك الحجر مرة ثانية فلا

يستطيع . . فسأل رسول الله الله جبريل . . فقال هذا . . مثل الرجل يقول الكلمة . . ثم يحاول أن يرجع فيها فلا يستطيع . . وبعد ذلك عرض على رسول الله تلخ شيء آخر . . رجل يحمل حملاً لا يقدر

عليه . . ومع ذلك يمد يده إلى شيء آخر ليضعه حملاً على نفسه . . فسأل عن ذلك . . فقال : هؤلاء هم الذين يحملون الأمانات . . يعجزون

عن ادائها . . ومع ذلك يجبون أن يزيدوا على ظهورهم حملاً . . وهــم

لا يقدرون أن يحملوا ما معهم . . .

ان كل تلك المراثي التي رآها رسول الله ﷺ مثلاً توضيحية لكي يتبين للمؤمن كيف يكون جزاء مثل هؤلاء \_ وكيف تكون آخرتهم حتى يبشع لهم بهذه المناظر هذه الأشياء . . فيتخلوا عنها ولا يرتكبوها . .

ومن المناظر التي رآها . . رأى قوماً يرضخون رؤوسهم

بالحجارة . . وكلما رضخت عادت كما كانـت . . لا يفتـر عنهـم . .

تضرب رؤوسهم بالحجارة فتتحطم . . ثم ترد مرة أخرى ثم ترضخ . .

فقـال : من هؤلاء يا جبـريل . . ؟ . . فقــال : هؤلاء هم الــذين يتكاسلون عن الصلاة . . والظاهر لنا أنهم يضربون الرؤوس . . <u>لأن</u>

التثاقل عن الصلاة ليس إلا عملية فكرية . . ومعنى عملية فكرية . . أن

الانسان إذا ركز كل طاقاته وكل امكانياته بحيث يؤديها . . يؤديها مهما

S. Carlon S.

/(<u>%</u>)/

oshes)

كانت ظروفه . ومها كانت شواغله . ومها كانت الموانع التي تمنعه . ولكن الانسان يبرز لنفسه ترك الصلاة بأسلوب يختاره . الحرص على المصلحة . ضيق الوقت . عدم القدرة . . كل شيء من هذا القبيل . . فكأن الفكرة التي توحي للانسان بأن يتكاسل عن الصلاة . . انما هي فكرة تنبت في رأسه . . فالرأس الذي سول للانسان أن يتكاسل عن أداء الصلاة هو الذي يستحق هذا الجزاء . . ويجب أن يرضخ بالحجارة . . وليته يرضخ مرة وينتهي ويحوت . . ولكن . . لا يفتر عنه . . أنه يعود ثانية ليضرب مرة أخرى . . وهكذا . . فيبقي كذلك في عذاب إلى يوم القيامة . . .

## فرض الصلاة

سؤال :

أنا أريد الآن إن أسأل في موضوع الصلاة . . هو سؤال ربما يتبادر إلى أذهاننا جميعاً . . وهو : ان الصلاة فرضت في المعراج . . وهـذه الصورة يراهـا رسـول الله ﷺ قبـل أن تفـرض الصـلاة على أمتـه . . طبعاً . . انه نفس التساؤل يمكن أن يكون مطروحاً بالنسبة لأكل الربا . . وآكل مال اليتامي . . والصورة الأخرى التي تدل على تشريعات اجتاعية في المجتمع الاسلامي . . لم تكن قد فرضت بعد . . لأنها ستفرض بعد ذلك في المدينة المنبورة بعبد الهجيرة . . ولكن . . سنجتزي بالمثال الخاص بالصلاة . . ونذكر كل العبادات . . وكل الفروض والأوامر التي نزلت في الاسلام . . إنما كانت بوحي من الله تبارك وتعالى إلى رسول على عن طريق جبريل عليه السلام . . لكن الصلاة بالذات لم تكن عن طريق جبريل . . فهي العبادة الوحيدة التي بلغتنا وَلَفْتَتُ انتباهنا أنها تفرض من الله سبحانه وتعالى إلى محمدﷺ فهل لهذا دلالة معينة . . ؟ . . هذه نقطة هامة نحب أن يجيب عليها فضيلة الشيخ متولي شعراوي . . .

جواب:

أما مسألة المراثي التي أريها رسول الله ﷺ لأمور لم تكن شرعت في الاسلام لأن تشريعها سيتأخر. . فالعلم عند اللهسبحانه وتعالى في المسائل ليس مترتباً . . بأن يعلم شيئاً يقع أولاً . . وبعد ذلك شيء يقع ثانية . .

الصلاة

John J. Com

الى تۇمىي ھى-

No CO AND

وانما كل الكون بما كان ويكون معلوم لله سبحانه وتعالى دفعة واحدة . . وكأن الحق سبحانه وتعالى أمده بنهايات هذه الأشياء حتى إذا ما استقبلت تكليفاً . . أقبل الناس عليها بشغف وبلهفة وبشوق . . لماذا . . ؟ . . . لأنهم علموا مسبقاً ماذا يكون جزاء من يخالف منهج الله سبحانه وتعالى في هذه الأشياء . . فالأشياء ثابتة عند الله تبارك وتعالى . . ولكن العلم . . علمنا نحن الذي فيه الترتيب . . فنعلم تكليفاً . . ونعلم جزاءاً بعد ذلك . . ولكن علم الله تعالى في التكليف . . وعلم الله تعالى في الجزاء لا ترتيب فيه أبدأ . . بل كل شيء عند الله هو . . هو . . فاذا كان الله تعالىٰ قد عرض لنا صورة لشيء سيكلفنا به فيا بعد . . فلأن الواقع في الجزاء عنده هو هذا ولم يتغير ولم يتجدد فيه شيء آخر أبدأ . . ولذلك يجب أن نفطن إلى أن الله سبحانه وتعالى حينها يتكلم عن أمر مستقبل يتكلم عنه لا بصفة الاستقبالية . . فصفة الاستقبالية يأخذها البشر بزمانهم فقط . . أما بالنسبة للحق سبحانه وتعالى فلا استقبال . . ولا حال ولا ماضي . . ولذلك تجد هذا واضحاً في قول الحق سبحانه وتعالىٰ : ﴿ أَتَىٰ أَمْرِ اللهُ فَلا تَسْتَعْجُلُوهُ ١٠٠﴾ . . لو أن هذا الكلام من عند غير الله سبحانه وتعالىٰ لقلنا . . كيف يقول ﴿ أَتَّىٰ ﴾ وبعـد ذلك يقـول يقول له ﴿أَتَىٰ﴾ في أمر ما يأت أو سيأتي . . فكانه آت لامحالة . . فلا زمن عند الله تعال . . فكذلك هذه الأشياء وان كانت ستأتى بعد ذلك . . والمخالفون سيأتون بعد ذلك . . إلا أن الله أعد لهم ذلك الجزاء . . وان كان قبل أن يوجد التكليف . . . أما مسألة الصلاة.

١ ـ سورة النحل ـ الآية ـ ١ . . .

النهائي .. لأن الصلاة موجودة مع كل رسول .. وعنداتباع كل رسول .. ولذلك ان الحق سبحانه وتعالى حينا يقول لابراهيم : ﴿واذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت واساعيل .. ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم (۱) ﴿ .. ماذا يقول بعد ذلك .. ؟ \_ يقول : ﴿وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود (۱) ﴿ .. إذا فهناك ركع .. وهناك سجود .. من يوم أن خلق الله الرسالة ومن يوم أن خلق الله الرسالة ومن يوم أن خلق الله التكليف .. وأيضاً في سورة مريم .. ﴿ يا مريم اقنتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين (۱) ﴿ . . وفي آية أحرى : ﴿ . . . ربنا انسي اسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم . . ربنا ليقيموا

هنا بحث يجب أن نبحثه وهو أنهم حدثوناً أن رسول الله على صلى

إماماً بالأنبياء في بيت المقدس قبل أن يعرج . . والصلاة فرضت بعد

العروج . . ؟ . . فنقول لهم : نعم . . الصلاة بشكلها الاسلامي

الصلاة(١٠ . . ♦ . . فكأن فيه صلاة ولكن لا كالصلاة الاسلامية . .

فالصلاة الاسلامية خاصيتها أنها جمعت ميزات كل صلوات الرسل . .

فصلوات الرسل كانت في بعض الأزمنه غدوة . . عشية . . ركعتين في

أول النهار . . وركعتين في آخر النهار . . شكل خاص في القيام . .

وشكل خاص في الركوع . . وشكل خاص في السجود . . فلما جاءت

صلاة الاسلام . . أخذت كل ميزات الصلاة . . ولم يأخذ رسول الله

من الرسل السابقة العدد الذي فرض على أمة محمد على بذلك التوزيع

١ - سورة البقرة - الآية - ١٢٧ . . . .

٢ ـ سورة الحج ـ الآية ـ ٢٦ . . .

٣ ـ سورة آل عمران ـ الآية ـ ٤٣ . . .

٤ - سورة إبراهيم ـ الآية ـ ٣٧ . . .

الزمني . . خمسة أوقات في اليوم والليلة . . ولذلك نجد أن سيدنا موسى استكثر هذا . . وسنتكلم عنه فيا بعد . . إذا . . كانت هناك صلاة . . ولكن الصلاة التي فرضت . . هي الصلاة الجامعة لكل مزايا الصلوات المتقدمة عند الرسل السابقين عليهم الصلوات والسلام ـ وخاصة أنه لم توجد صلاة عندهم اسمها صلاة العشاء التي جاءت فقط لرسول الله

بعد ذلك نقول: ان التكليفات التي يكلف الله بها عبادة بواسطة الرسل . . هي تكليفات تنظيم حركة حياتهم من ناحية مجتمعهم ومن ناحية سياستهم واقتصادهم واخلاقهم . . وان الاقبال على هذا المنهج لا بدأن يكون بدافع أن الله تعالى هو الذي أمر به . . لماذا . . ؟ ؟ . . . لأن البشر لهم في مثل هذه الأمور تشريعات اجتماعية وخلقية فها اللذي يجعلني أرغب على تشريعات البشر إلى تشريعات الحق سبحانه وتعالىٰ . . ؟ . . لأننى آمنت بأن الحق سبحانه وتعالىٰ هو الالـه الـذي يعبد وحده . . ويجب أن أتلقى تكاليفي منه . . إذاً . . ان الحق تعالى الذي ايماني به هكذا يطلب منى أن استحضره كل يوم لأظل دائماً في ربانية العزة . . وأظل في عبودية لهذه الربانية . . فالصلاة هي الشحنة التي عَلَى الْمُعْمِنِ الْمُؤْمِنِ لِيقَبِلُ عَلَى أُوامِر ربه بجد واجتهاد . . ولأن هذه الشحنة

هي الأساس الذي سيحرك هذا ﴿ الموتوسيكل ﴾ الانساني . . .

لقد كانت الصلاة بالنسبة للفرضية تختلف عن كل الأحكام بأن فرضت من الله مباشرة . . وقلت إن الرئيس حينها يكتب الى مرؤوسه كتاباً فيكون أمرأ عادياً . . فإذا كان الأمر أهم . . استدعاه عنده . . وقـال الرمري، له: افعل كذا . . وكذا . . فهولم يستدعه إلا لأن هذا أمر بالغ الأهمية . . وأيضا : لأن رسول الله على جُعل له المعراج تكريماً لقربه من

ime)

حضرة ربه \_ وما دام تكريماً لقربه من حضرة ربه . . ومحمد الله مبعوث رحمة للعالمين جميعاً . . وحرصه على أمته حرص شديد . . لم يشا الله تعالى في مقام قربه منه الا أن يرده بما يقرب المؤمنين برسول الله الله من الله سبحانه وتعالى . . . فكانت الصلاة هدية القرب للقرب . . .

وأما المعراج فقد كان تكريماً لرسول الله على النه كان قرباً من الله سبحانه وتعالى . . لم يستأثر رسول الله الله وحدة بالتكريم . . مع أنه يجب أمته . . لا . . لا بد أن يرجعه بتحفة الله تعالى وجهدية الى من يؤمن به . . لتكون وسيلة الى القربى . . ول ذلك يقول الحق . . فران السجود الذي هو أظهر مظاهر الخضوع في الصلاة . . وهو الذي يقرب الانسان إلى الله تعالى . . ذلك القرب الذي اقتربه رسول الله من ربه . . فكأن الله سبحانه وتعال . . وعلم تحفة عمد على عمد على عمد الله من ربه . . فكأن الله مدية . . وحمله تحفة كما كما كما كان لرسول الله حظه في القرب من الله . . لتكون لهم حظاً في القرب من الله . . كما كان لرسول الله حظه في القرب منه . . .

وأيضاً . . لأن الصلاة المفروضة من الحق سبحانه وتعالى كما قلنا ليس لها عمل إلا أن تقربك من الحضرة الالهية . . ولتوضيح معنى أن تقربك من الحضرة الالهية . .

نقول :

ان الانسان صناعة الله تعالى . . فالله تعالى هو صانعه . . وهي صنعة تقف أمام مهندسها وصانعها الذي صنعها . . كل يوم خمس مرات . . فلا بد أن تكون على أوفى شيء من الضبط . . وقلنا ان المهندس من البشر يصلح الآلة بشيء مادي يصنعه فيها . . ولكن الحق

١ ـ سورة العلق ـ الاية ـ ١٩ . . .

سبحانه وتعالى لأنه غيب يصلح عبده الذي يقف بين يديه في لحظة القرب هذه بأمر غيبي أيضاً . . وليس بعملية مادية . . فتخرج من مقام ربك وأنت ترى كيف ارتحت . . وكيف تبددت همومك . . وكيف قويت طاقة إيمانك . . .

إذا . . ان الصلاة هي التـي تعلـم الانسـان كي يقبــل على التكاليف . . وإذا كان الاسلام قد بني على خس . . .

١ \_ شهادة ان لا إله إلا الله وان محمد رسول الله . .

٢ \_ اقامة الصلاة . . .

٣ ـ ايتاء الزكاة . . .

٤ ـ صوم رمضان . . .

حج البيت لمن استطاع اليه سبيلا . . .

ناتي لنرى هذه الأركان . . قد لا توجد هذه الأركان إلا في بعض الناس . . صحيح هي أركان الاسلام . . ولكن ليست هي أركان السلم . . بعنى : ان المسلم قد يكون فقيراً لا يزكي . . فيسقط عنه فرض الزكاة . . والمسلم قد يكون مريضاً أو مسافراً . . فلا يصوم ويسقط عنه فرض الصوم لأجل مسمى . . وقد لا يستطيع الحج فيسقط عنه فرض الحج . . .

إذاً هي أركان الاسلام . . وليست أركان المسلم . . لأن المسلم يعتمد أولاً على الشهادة ثم الصلاة باقامتها . . وعلى هذا فان الركن الاساسي الذي لا بنفك عن الانسان المسلم أبداً . . هي الشهادة والصلاة . . والصلاة باقامتها أيضاً لا تنفك عن المسلم أبداً حتى وهو في الحرب . . أو هو مريض لا يستطيع الجلوس . . إذ قيل انه يجب عليه أن

يؤدي الصلاة حتى ولو بقلبه (١٠٠٠ . . اذأ . . فلا عذر لهما في السقوط أبدأ . . لا مهرب ولا مفر . . .

أنت مطلوب منك أن تشهد بأن لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله \_ مرة في حياتك . وبعد ذلك قد تصوم . وإذا كنت غير مستطيع للحج فلا تحج . . فها الذي بقي لك من أركان الاسلام . . بقي لك الصلاة وهي الركن المكرر . . وهذا هو معنى الحديث الشريف . . . فالصلاة عهاد الدين (۱) . . .

وإذا نظرت إلى الصلاة وجدتها مع كونها لا تسقط فيها كل أركان الاسلام . . لأنك لا بد في الصلاة أن تشهد الا إله الله وان محمداً رسول الله . . فالركن الأول مكرر فيها . .

وأيضاً إيتاء الزكاة . . ما هي الزكاة . . ؟ . . ان الزكاة هي شيء من مال يعطى للمحتاج . . أي أن تضحي بشيء من مالك . . والمال في عرف الاسلام فرع الوقت . . لأن العمل يحتاج الى وقت . . فكأنك ضحيت ببعض مالك الناتج من عملك الناتج من استغلال وقتك . .

۱ ـ عن عمران بن حصين . . . قال : قال النبسي ﷺ : صل قائماً . . . فان لم تستطيع فقاعداً . . . فان لم تستطع فعلى جنب . . أو فاوم . . .

رخ ـ د ـ ت ـ ن ـ مـ، ا

٢ ـ ان الصلاة عهاد الدين . . ولقد وعد الله تعالى بالجنة لمن يحافظ على الصلاة \_ وأوعد بالويل الذين هم عن صلاتهم ساهون . . فقال في سورة النساء الآية ١٠٣ . . فأقيموا الصلاة ان الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً . .

وعن ابي هريرة رضي الله عنه أيضاً قال :. ان النبي ﷺ قال : ان أول ما يحاسب به العبد يوم المقيامة صلاته . . فان وجدت تامة . .

كتبت تامة . . وان كان انتقص منها شيء قال : انظروا . . هل تجدون له من تطوع . . ؟ . لكمل له ماضيع من فريضة من تطوعه . . ثم سائر الأعهال تجري على حسب ذلك . . . اخرجه النسائى ج ١ ص ٣٣٢ . . .

والصلاة لا تأخذ من المال . . ولكن . . تأخذ من الوقت الذي يعمل فيه العمل الذي يأتي بالمال ـ فكأن الزكاة أخذت شيئاً من المال الناتج من العمل . . والعمل الناتج عن الوقت . . إلا ان الصلاة أخذت من الوقت نفسه . . من الأساس الأصيل . . .

إذا . . حينا تأخذ من الأربعة والعشرين ساعة . . ساعة للصلاة . . يكون قد اقتطع جزءاً من الوقت فجعلته الصلاة . . كا يقتطع جزءاً من المال . . إذاً . . فالزكاة اقتطاع من المال . . والمال الشيء عن العمل . . والعمل يحتاج الى وقت . . فالصلاة تقتطع من الموقت الأساسي . . ففيها زكاة أهم من المال . . والذي يمنع الناس عن الوقت الأساسي . . ففيها زكاة أهم من المال . . والذي يمنع الناس عن كثير من الصلاة هو أن يقولوا . . أنها تحتاج إلى وقت . . وهذا يعطلنا عن مصالحنا . . فيكون ردنا عليهم بأن نقول لهم : كما سمى الله سبحانه وتعالى نقصان المال من الزكاة . . زكاة فهو لم يسمه نقصاناً . . ولكن سماه زكاة ونماء . . فيجب أن تستقبل أيضاً الوقت الضائع عندك في الصلاة الذي تقول عليه ضائعاً . . استقبالك الناقص يخرج من مالك . . فهو ينميه ويزيده ولا ينقصه . . فكذلك الوقت إذا ضحيت من منه ببعضه . . وجعلته لله سبحانه وتعالى . . وشحنت الشخصية . . فان البركة في بقية الوقت ستعوضك كل ما قد مضى . . كما ان الزكاة نماء . . والربا عق . . .

وأيضاً فيها صوم . . ؟ . . الصوم هو الامساك عن شهوة البطن والفرج نهار رمضان . . لكن . . أنا في الصلاة أمسك عن شهوتي البطن والفرج وعن الحركة والكلام وعن كل شيء . . إذا . . ففيها لون من الصيام متعلقاته في المنع أوسع من متعلقات الصيام . . .

وأيضاً فيهل حج البيت من استطاع إليه سبيلاً . . لأنك تستحضر وأنت تصلي في بيت الله سبحانه وتعالى . . فتتجه اليه . . وتتحرى عنه . . ولما كانت الصلاة هي الركن الوحيد الذي لا يسقط عن المسلم جاءت فيها كل الاركان في شهاده . . أن لا إله إلا الله وان محمد رسول الله . . ومن الزكاة بشيء أفيد من المال بل بالوقت الذي يأتي بالمال . . ومن صوم صمته فوق ما تصوم في رمضان . . واستحضار لبيت ربك في كل وقت من الأوقات . . فكأنك حججت بقلبك . . وان عجزت عن أن تحج بنفسك . . . وان عجزت عن

سؤال :

ماذا عن دور سيدنا موسى عليه السلام في النصح بمراجعة الله سبحانه وتعالىٰ للتخفيف عن المسلمين بانقاص الصلاة . . ؟ ؟ . . . جواب :

هنا نريد أن ندخل في الموضوع . . وهذا الموضوع هو فرضية الصلاة . . وفرضية الصلاة كانت بالمباشرة كها قلنا سابقاً لأهميتها . . والرواية التي قالت لنا ان الله سبحانه وتعالى قد فرض خمسين صلاة . . وبعد ذلك ذهب رسول الله على إلى موسى . . فقال له : ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف . . وتكرر ذلك حتى صارت خمساً . . هناك كلام أحب أن يلتفت المسلمون إليه جيداً . . وهو ان كراهيتنا للهيود يجب أن يلتفت المسلمون إليه جيداً . . وهو ان كراهيتنا للهيود يجب أن جيداً . . فلا يدخل في نفوسنا شيء على موسى عليه وسلم . . لأن موسى عليه السلام من أولى عليه السلام رسول الله سبحانه وتعالى . . وموسى عليه السلام من أولى عليه السلام من رسول الله عليه أن يرجع الى ربه فيسأله العزم . . وكونه يطلب من رسول الله عليه أن يرجع الى ربه فيسأله التخفيف . . هل في ذلك وصاية . . ؟ . . وما نسوع التخفيف . . هل في ذلك وصاية . . ؟ . . وما نسوع

الوصاية . . ؟ . . الوصاية تكون من الانسان الذي يأتي ليفرض على أمراً أكثر . . أما الوصاية التي تأتى بالتخفيف هل توصف بأنها وصاية . . ؟ . . انه يريد أن يخفف عنى أموراً يعلىم هو أننى لا أطيقها . .

سؤال:

سُوال

فضيلة الشيخ . . إن السرواية التسي ذكرت ﴿ فَانَ امتَكُ لا تطيق﴾ . . فكأنه يريد أن يقلل من شأن الأمة الاسلامية واحتمالها . . نحن نناقش ذلك خاصة . . وهناك رواية أخسرى تقسول : فإن امتك ضعاف لا يطيقون أو شيء بهذا المعنى . . ؟ . .

جواب :

إذاً . . فهذا أمر ضدهم . . وليس ضدنا نحن . . .

ثم نأتي إلى السؤال عن كثرة أنبياء بني اسرائيل الذين قابلهم سبدنا رسول الله و . . نقول : ان الأنبياء كما سبق أن قلنا انما جاءوا لحمل منهج الله تعالى إلى خلق الله تعالى . . وليعالجوا أمراض البشر . . فهم الأطباء الألهيون الذين أرسلهم الله تعالى ليعالجوا البشرية من علاتها . فاذا ما كثر على أمة أطباء . . فأعلم ان أدواءها كثيرة . . فما دام أنبياء اسرائيل كانوا كثيرين فمعناه ان بلاءهم كان كثيراً . . وأن نبياً واحداً لم يكفهم . . وهذا دليل على استعال الداءات فيهم . . وأن نبياً واحداً لم يكن ليكفيهم . . ولذلك لا يؤخذ كون اليهود أكثر أنبياء على أنهم أحسن الأمم وأعظمها . . ونكرر قولنا المراض كثيرة معضلة . . وان طبيباً واحداً لا يكفي . . فتعدد المراض كثيرة معضلة . . وان طبيباً واحداً لا يكفي . . فتعدد الأنبياء . . ومع ذلك كان ما كان منكم . . .

يأتي هنا سؤال من الأخ رياض وهو اذا كان الله قد أرادها خسة . . فلماذا فرضها خسين أولاً . . ؟ . .

وأقول :

ان التكليفات من الله سبحانه وتعالى ليست لحاجة الله تعالى إلى فعلنا . وانما هي لصالحنا نحن . فالأساس الأصيل . ان التكليفان لا ينتفع الله تعالى بها . وانما هو لصالحنا نحن . فحين يكلفنا الله سبحانه وتعالى تكليفاً فانه يكون لصالحنا . ويعطينا جزاءاً نظير هذا التكليف . وحين فرض الله سبحانه وتعالى خمسين وصيرها إلى خمس . . ؟ . . هل أنقص ما يريد اعطاءه من الشواب . . أم ظل الثواب خمسين . . إذاً . .

فالعطاء غير متناسب مع العمل فتقرير العطاء من الله تعالى الخمسين . . وظل العطاء هو العطاء . . وبعد ذلك خففت الوسيلة لا العطاء \_ فبعد أن كانت خسين أصبحت خسة . . . ولكن الثواب ظل كما هو . . وكثير من الناس يقولون . . كيف ينسخ الله تعالى الحكم قبل أن نمكن من الفعل . . ؟ . . فيكون رد فاعليهم . . ان الناس يفهمون أن مراد التكليف من الله سبحانه وتعالى انما هو فعل الشيء المكلف به . . بمعنى ان المراد من كل تكليف من الله سبحانه وتعالى لخلقه أمران :

الأمر الأول: الأيمان بالتكليف وعدم رده ...

ك الأمر الثاني: فعله ...

فاذا قبلت الأول فقد أخذت شقاً من الأمر بالتكليف . . وبعد ذلك الشق الآخر وهو الفعل . . وأنا أريد أن أوضح هذه النقطة . . فأقول مثلاً :

ابلیس عصی ربه . . وآدم عصی ربه . . لماذا طرد ابلیس من رحمة الله . . ؟ . . ولماذا تلقیٰ آدم کلهات فتاب الله علیه . . ؟ . .

نأتي وننظر إلى معصية كل منها . . فابليس عصى الله تعالى في انه رد الأمر التكليفي على الله تعالى ـ فقال له : ﴿ أأسجد لمن خلقت طيناً (۱) ﴾ . . بمعنى أن لا يعجبني هذا التكليف . . أنا خير منه . . إذا . . فقد رد التكليف على من . . ؟ . . على الله تعالى . . لكن آدم عليه السلام لم يرد التكليف على الله تعالى . . بل اتهم نفسه وقال : ﴿ ربنا ظلمنا أنفسنا . . وان لم تغفر لنا وترحمنا لنكون من الخاسرين (۱) ﴾ . . فحين كلف الله سبحانه وتعالى رسوله أن تكون

- 1 .. \_

١ \_ سورة الاسراء \_ الآية \_ ٦١ . . .

٢ ـ سورة الاعراف ــ الآية ـ ٢٣ ...

الصلاة خمسين . قبلها رسول الله . . وانصاع لأمر التكليف ولم يعارض فيه . . وبعد ذلك رجع . . فيكون قبوله في كانه أعطى شيئاً من المطلوب من التكليف . . وهوقبوله الأمر المكلف به . . وبعد ذلك فعله شيء آخر . . فالذي نسخ لا قبول التكليف . . ولكن الذي نسخ فعل الخمسين . . حيث صارت الى خمس . . فيكون الله سبحانه وتعالى قد كلف بشيء وقبل أن يمكن منه نسخة . . فنقول : انه مكن في واحدة . . ولم يمكن من الثانية . . لكن من ماذا . . ؟ . . من انه قبل أمر التكليف . . ومثال آخر :

ان الحق سبحانه وتعالى أراد من إبراهيم عليه السلام أن يذبح ولده وبرؤية منامية . . ماذا كان إبراهيم . . ؟ . . قال : ﴿ يَابِنِي انِي أَرِي فِي الْمَنَامِ أَنِي أَذَبِحَكُ فَانْظُرِ مَاذَا تَرَىٰ . . قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني ان شاء الله من الصابرين . . فلما اسلما وتله للجبين وناديناه ان يا ابراهيم قد صدقت الرؤيا(۱) . . ﴾ . . تقبلت الأمر بايمان ويقين وأقبلت أنت وولدك لتفعله . . فتكون قد انتهيت المسألة . . فهذا هو المراد في ابراهيم . . فكأن الأمر التكليفي يطلب منه شيئين . . .

الشيء الأول أن نؤمن به . . وأن يتلقى بالقبول وعدم الرفض والرد . . وبعد ذلك فعله . . ولذلك إذا جاء واحد لم يصل . . ونقول له أنت لم تصل فهل أنت منكر للصلاة . . أم كسلان . . ؟ . . فان كان منكراً . . فنقول له : كفرت . . لماذا . . ؟ . . لأنه رد الأمر في الأول . . وإن كان متكاسلاً \_ فنقول له يجب أن تصلي فأنت عاص فقط . . .

والذي يريد ان يحلل الربا \_ وهذا خطأ \_ فإن قال ان الربا حرام

a just

١ ـ سورة الصافات ـ الأيات ـ ١٠٢ الى ١٠٥ .

ولكنني مضطر اليه . . فانه قد قبل الحكم من الله سبحانه وتعالى . . ولكن نفسه ضعفت فلم ينفذه \_ فهذا مؤمن عاص . . لكن الذي يحلل الربا ويحلل بعض صوره . . يكون قد دخل في منطقة الكفر . . للذا . . ؟ . . لأنه لم يقبل الحكم من الله سبحانه وتعالى . . ورده . . .

### سؤال:

فضيلة الشيخ . . هناك سؤال يمكن أن يرد إلى الذهب وهبو . . كيف التقبى رسبول الله على بالأنبياء . . وهبو حي . . . وهمم موتى . . ؟ . .

### جواب:

في البدء أريد أن أقول: ان القرآن الكريم فيه آيات . . وهذه الآيات لو وقف الانسان عندها بامعان . . تعطي له الأصل الذي يعتمد عليه في إيمانه بالمرحلة . . وما حدث فيها . . مثلاً : كونه (النبي التي يلتقي بالانبياء ويصلي بهم . . مع انه حي بقانون الأحياء . . وهم موتى بقانون الموت . . ! ! . . فكيف التقى الحي بقانون اللحياء . . مع الموتى بقانون الموت وعملوا عملاً واحداً . . ؟ ؟ . .

### نقول له:

إن الانسان منـا بروحـه حـين تتصـل به . . تتصـل اتصـالات مختلفة . . تتصل به وهو حي . . ولكن إلى قسمين . .

القسم الاول : تتصل به حال اليقظة وله قانون . . .

القسم الثاني : تتصل به حال النوم ولها قانون . . .

واليقظة والنوم هذان آيتان يتعرض لهما الاحياء . . دعنا من الأمر

الغيبي الذي في البرزخ أو ما بعد البعث . . فنحن نتكلم على المسألة الداخلة في نطاقنا نحن . . فأنالي حالتان وأنا حي . . حالة اليقظة . . وحالة النوم . . فللروح اتصال بالجسم في حالة اليقظة ولهـا قانونهـا المعروف . . وللروح اتصال بالجسم في حالـة المنـام . . ولهـا قانونهـا المعروف . . فإذا ما أتيت لقانون الروح مع الجسم في حالة المنام . . هل هو قانـون الـروح مع الجسـم في حالـة اليقظـة .... لا ... ليس هو . . لماذا . . ؟ . . قيل : لأنني أرى في المنام أن فلاناً يرتدي ملابس حمراء . . وآخر يرتــدي ملابس خضراء . . فأنــا أرى الألــوان وعينــي مغلقة . . فها الذي جعلني أرى الألوان بغير آلة . . مع العلم بأن عيني مغمضة وأنا نائم . . إذا . . فهناك وسيلة من وسائل الادراك غير التي عندي . . ووسائل من وسائل الاحساس بالأشياء غير الحواس الخاصة بي . . فبمجرد خلود مادتي للنـوم . . ابتـدأت للـروح اشراقاتهـا . . وتجلياتها مع الجسم . . تعطى له معاني جميلة . . وبعد ذلك الزمن ليس له سيطرة . . المراثي ليست لها سيطرة . . ولكن لها قانــون خاص . . ترى مثلاً أنك نائم . . ومعك اخوتك تمرحون وتضحكون وتأكلون الطعام . . ويرى واحد آخر نائم معك على السرير أنه مع قوم يضربون وأنت لا تشد به . . وهو لا يشعر بك . . فأنت في عالمك . . وهو في عالمه . . لو أتيت وطبقت هذا القانون في ماديات اليقظة . . فلا يتحقق أبدأ . . إذا إن الحقيقة قد تبينت . .

إن اليقظة لها قانون . . والنوم قانون . . وقانون الروح في النوم أخف وأشف وأقوى من قانون الروح في اليقظة . . فإذا كان ذلك مع

١ - البرزخ : من برزخ . . أي هو الحاجز بين شيئين . . أو ما بـين ساعـة الموت إلى ساعـة
 البعث . . .

بقاء الحياة . . فها بالك لو أن هذه المادة كلها فنيت وانتهت . . ماذا يكون القانون الذي يأتي بعد ذلك أيكون أكثف من قانون النوم أم أشف من قانون النوم . . . ؟؟ . . لابد أن يكون أشف من قانون النوم . . . وفيه الابتقاءات . . لكن من وتكون فيه المراثي . . وفيه الصور . . وفيه الالتقاءات . . لكن من الذي يستطيع أن يجرد نفسه من ماديته لتفرق فيه روحانيته حتى يلتقي بمثل هؤلاء . . .

هذا ما فعله الله سبحانه وتعالى مع رسوله على . . العملية التي لم أكثر من النوم هذه . . انه جرده من بشريته . . فجعل الأشياء التي لم يرها وهو يقظ . . يراها وهو موجود . . ولذلك أخذ رسول الله المرحلتين . . كان لا يرى رؤية إلا وجاءت كفلق الصبح . . إذاً . . إن مجرد خروج المادة من رسول الله على أنه يرى الرؤية ناصعة . . فها بالك إذا كان الله سبحانه وتعالى قد أحدث في محمداً على تغييراً كها قلنا سابقاً . . فهل يرى أم لا يرى . . ؟؟ . . وبقانون أشف من قانون النوم . . أم غير أشف من قانون النوم . . ؟ . . أشف من قانون النوم . . وإذا كان ذلك هو القانون البرزخي . . فها بالك بقانون اتصال الروح بالجسم في الآخرة سيكون لها اتصال بنظام آخر . . .

إذاً .. يجب أن نلاحظ أن السروح اتصال بالجسم في حيز اليقظة .. وبعد ذلك للروح اتصال بالجسم في حالة النوم .. وقانونها أشف وأقوى من قانون اليقظة .. وللروح اتصال بالجسم في حالة البرزخ .. وللروح اتصال بالجسم بعد البعث .. وذلك هو الاتصال العلوي .. الاتصال النهائي .. ولذلك سنكون شيئاً آخراً نهائياً .. ناكل .. ولا تخرج منا فضلات .. ولا نشيب .. حياة أحرى .. إذاً .. يجب أن نلاحظ أن كل حالة في اتصال الروح بالجسم لها

قانونها . . قانونها مع اليقظة شيء . . ومع النوم شيءى . . بعد البعث شيء آخر . . .

سؤال:

فضيلة الشيخ . . هل فيها قلت صلة . . وبين قول الله سبحانـه وتعالى :

﴿ فكشفنا عنك غطاءك . . فبصرك اليوم حديد (١٠٠٠ . ﴾ . . . جواب :

نعم .. حينا تخرج بشرية الانسان في ساعة الغرغرة .. حتى إذا بلغت الروح الحلقوم .. وانتم حين تنظرون .. يقبول الله سبحانه وتعالى : ﴿لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد﴾ ... مجرد خروج بشريته ساعة الغرغرة فيرى الأشياء التي لم يرها ولم يكن يراها أبداً مع أنه لا يزال حي ولا زالت الروح فيه ... سؤال :

فضيلة الشيخ . . نشكرك على كافة إجاباتك . . ولكن قبل أن ننهي اجتاعنا هذا . . لدي سؤال أخير أحب أن أطرحه . . وهو إمتداد لحدث الاسراء والمعراج على الأرض متمثلاً في موقف أبي بكر الصديق رضي الله عنه . . وما كان من أمر المجتمع من دهشته التي أشرنا إليها . . وتكذيب الناس لرسول الله على . . بل ربما ارتداد بعض ضعاف الايمان بينا كانت الصورة في موقف أبي بكر كها نعرف التصديق بالشكل الرائع الذي نعرفه كلنا . . (للن كان قال . . لقد صدق . . فوالله أني لاصدقه في أبعد من ذلك . . أصدقه في خبر السهاء . . إن هذا القول يعطينا

١ - سورة ق - الأية - ٢٢ . .

صورة عن بوع الايمان من الصديق الصدوق . . نحب يا فضيلة الشيخ لو تفضلتم أن تقف هنا لتجيب على آخر سؤال أطرحه . . .

جواب:

هنا موضوع يجب على كل مؤمن أن يجعله قمة اعتقاده . . أولا . . العقل حرفي أن يُقبل على الايمان بالله سبحانه وتعالى أولا يقبل . . «لا إكراه في الدين» . . لماذا . . ؟ . . لأن المسألة . . إن الله سبحانه وتعالى الاكراه لا يريد أن يكره انساناً على دينه . . لأنه لو أراد الله سبحانه وتعالى الاكراه على الدين . . لما قال : ﴿ أَفَانَت تَكُره الناس حتى بَحُونُوا مؤمنين . . إن نشا ننزل عليهم من السهاء آية فظلت أعناقهم لها خاصعين . . ﴾ (١) . . الله وكها قلنا أن الله سبحانه وتعالى لا يريد أعناقاً وقوالب . . الله سبحانه وتعالى يريد أواحاً . . ويريد قلوباً . .

إذاً . . فلا إكراه في الدين . . بمعنى أن تدخل على الايمان بالله سبحانه وتعالى بحريتك فقد تدخل . . وقد لاتدخل . . لكن إذا دخلت بعقلك على الايمان بالله فالتزم(٢). . ومعنى الالتزام أن كل أمر يصدر لك من الله سبحانه وتعالى لا تناقشه بعقلك بعد ذلك . . ! . . قيل :

١ ـ سورة يونس ـ الأية ـ ٩٩ . . .

٧ - إن الانسان لا يمكن أن يمارس حرية العقيدة في الحياه بمعزل عن حرية الرأي والعقل . . فلا يكون له أن يجادل فيا لا يقتنع به . . ولا أن يسأل فيا لا يطمئن إليه . . وذلك على اساس مثالنا الاكبر في هذا كتاب الدين الحق . . القرآن الكريم . . ففيه نرى نتأكد أن القلب عليه أن يطمئن ولماذا . . كان سيدنا إبراهيم عليه إليسلام قد أعوزته طمأنينة القلب في كيفية امكانية الله جل شأنه في أن يحيي الموتى وهي رميم . . فسأل ربه في هذا الشأن . . ومع ذلك لم يغضب الله جل جلاله على سيدنا إبراهيم عليه السلام . . وأيضاً لم يحرمه صنفوة نبوته . . بل رد عليه ردا جيلا . . قوله تعالى :

وإذ قال ابراهيم رب أرني كيف تحيي الموتى قال أولم تؤمن بعد . . قال بلى ولكن ليطمئن قلبي . . البقرة ـ الآية ـ ٢٦٠ . . .

لاذا ..؟.. فيل: لأن القمة وهي الايمان بالله سبحانه وتعالى نوقشت بالعقل .. وإن هناك إلهاً صفاته كذا .. وكذا .. وكذا .. فأنت الآن بعد أن أدركت حر في أن تدخل على هذه القمة كها تحب أولا تدخل .. لكن إذا ما دخلت واقتنعت عقلياً بأن هناك إلها وله صفات .. كذا . وكذا .. وكذا .. وكذا .. فالتزم .. ولدلك حينا يكلف الله عبده .. يقول : ﴿ يَاأَيُهَا الذِينَ آمنُوا كتب عليكم ﴾ (١) ...

بمعنى: يامن آمنتم بي أنا أطلب منكم كذا وكذا وكذا . . لا يطلب بتسكليف من لا يؤمن به . . لأن هذا الأخير لن يستمع لكلامه . . .

إذاً .. إن حيثية كل حكم تكليف هو الايمان بالمكلف .. فها دام عقلي اقتنع بأن هناك إلها .. فأقول له : يا عقل .. كل عملك في التكليف أن توثق التكليف إلى الله سبحانه وتعالى .. هل قال الله سبحانه وتعالى هذا أم لم يقله .. ؟ .. وبعد ما يثبت أن الله قال لا تطرح الموضوع على عقلك مرة ثانية .. وإلا ستكون قد راجعت ايمان القمة .. فأنت آمنت بأن هناك إلها .. ثم قال لك تكليفا .. فتقول : القمة .. فأنت آمن بأن هناك إلها .. ثم قال لك تكليفا .. فتقول : وكيف نوثق له أن الله قاله .. فها دام الله سبحانه وتعالى قاله .. فلا بد أن تأخذه ...

إذاً . . هناك فرق بين أن تؤمن بالأمر . . فالايمان بالأمر يختلف فيه كل الناس . . المجوسي ـ الوثني ـ اليهودي ـ النصراني ـ وكنت مثلاً أقول : إنني قد أتى إلى شخص وقال لى : أذهب إلى الاسكندرية الآن لتقابل فلاناً . . فيكون ردي عليه . . إن صحتي لا تسمح لي ولا

١ ـ سورة البقرة ـ الأية ـ ١٧٨ و١٨٣٠ . . .

استطيع السفر . . فيقول لي : إن لم تذهب إليه اليوم فسيسافر عداً على الباحرة . . وقد تفوت المصلحة التي كلمتني بها . . عند ثذ أقرر أن أذهب إلى الاسكندرية كان اقتناعاً بأمر أذهب إلى الاسكندرية كان اقتناعاً بأمر الأمر . . أم بالأمر في ذاته . . ؟ . . نعم كان بالأمر في ذاته . . لأن أمر الأمر لا مكان له . . .

ولكن . . لو أمرت شخصاً آخر بأن يسافر فوراً . . وقال لي : على العين ثم الرأس . . ونفذ طلبي وسافر فقضى الطلب بدون أن يناقشني في الأمر . . إذاً يتبين لنا . .

أنَّ الأول آمن بالأمر واقتنع به عقلياً . . والثاني : آمن بالأمر وان لم يقتنع به بالأمر العقلي . . .

وهنا في مسألة سيدنا أبو بكر رضي الله عنهه . . لما حدثوه بأن صاحبه يقول لهم كذا . . وكذا . . وكذا . . قال أول الأمر . . ﴿ انتم تكذبون عليه ﴾ . . فكان أبو بكر رضي الله عنه قبل الموضوع في ذاته . .

وبعد ذلك قال : هذا كذب وافتراء .. فهم أخذوها فرصة وقالوا له : ﴿ وَإِذَا كَانَ كَانَ قَالَ لَهُ عَالَ فَقَالَ : ﴿ أَنْ كَانَ قَالَ اللَّهُ فَا لَا فَقَالَ : ﴿ أَنْ كَانَ قَالَ اللَّهُ فَا لَهُ فَا لَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

إذاً . . إن مناقشة أبي بكر رضي الله عنه ليست للأمر في ذاته . . وانما . . هل قاله رسول الله ﷺ . . أم لم يقله . . ! . . فها دام قاله فلا

بدأن يكون صدق . . وقف فيه عقلي أم لم يقف . . تفتح له ذهني أم لم يتفتح . . اهتديت إلى حكمته أم لم أهتد . . ذلك هو مطلوب المؤمن في أن يوثق الأمر في الصدور عن الله سبحانه وتعالى . . أو عن رسول الله 越 . .

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . . . . اللهم آمين . . . .

والسلام .



### محتويات الكتاب

| ٥  | تصدير                           |
|----|---------------------------------|
| V  | مقدمة                           |
| 4  | ا احداث في تاريخ الاسلام        |
| 10 | > الأسباب والتوكل               |
| 14 | ٢ حديث القرآن عن الاسراء        |
| 74 | عنانون الفاعل على الفاعل        |
| ٤٥ | الاسراء دليل على وقوع المعراج 🗈 |
| 00 | ت موسى يطلب الرؤية              |
| 70 | √ ليس كمثله شيء                 |
| 77 | ^ أمثلة وصور                    |
| ۸۳ | ٩ المراثي والصور                |
| 19 | ١٠ فرض الصلاة                   |